الجَمَّوْرَتِّيةُ الطَّلِحَةِ وَالْوَالِاوْقُ فَ الْطَلِحَةِ وَالْوَالِاوْقُ فَ الْطَلِحُونِ الْتَبَكِّرُ

قسم النواسات والبعوث الاسلامية

احياء التراث الأساري

25

# الجديدفين الحكمة

تأليف

के एक के कि

المتوفى عام ١٨٧ هر

داسة وتحقيق

عير رهير الليدي



تألين

سُعُدُّ بِنَ صَحِيْلُ بِالْكُوْلَةُ ( المتوفى عام ١٩٣ هـ )

> دراسة وتعقيق خِمَدُرُهُ عُمُيُلِالْكِيسَهُنَ

الكتاب الرابع والاربعون

مطبعة جامعة بغداد ١٤٠٢هـ ـ ١٩٨١م





# بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ ربنا آتنا من لدنك رحمة وهيء لنا من أمرنا رشدا ﴾

صدق الله العظيم



# الاهيسداء

الى قسرة عيني وفلسنات كبسدي الى زوجي المصون وأولادي الاعسزاء وفساء بوفساء وتوجيها نعو الغير والنماء



# شكسر وتقديسر

أتقدم بالشكر والتقدير، الى من تعهد بالرعاية والانماء كلا من الباحث والبحث ، وبذل الجهد والوقت بسلطاء • وكان ومازال نعم الاب والاستاذ • • • الى أستاذى الكبر الاستاذ الدكتور محمد كمال جعفر •

الباحث



# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمسة الدارس

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على سيد الخلق ، محمد ، وعلى جميع الاتبياء والمرسلين ، وبعد :

فأنه ليستمدني أن أتقدم بهذه الدراسة ، وبهذا التحقيق ، لواحد من عيون المؤلفات الفلسفية التي كتبت في القرن السابع الهجري ، وهو كتاب و الجديد في الحكمة ، لاحد أعلام الفلسفة وهو سعد بن منصور بن كبونة .

ويعتبر هذا الكتاب من أهم الكتب، التي تعرضت لمناقشة المسائل الفلسفية الهامة في المحط الاسلامي بعد المؤلفات التي جاد بها كل من الفارابي وابن سينا، وذلك بعد أن ترجمت الكتب اليونانية وغيرها ، وبعد أن اختلط المسلمون بغيرهم من الاجناس واصحاب المذاهب الاخرى .

كما يمتاز مؤلف هذا الكتاب بالتدقيق ، مما يجمل هذا التكاب نموذجا للفكر الفلسفي المرموق لفظا ومعنى، وتحرى الضبط وسلامة العبارة، ووضوحها وحسن التقسيم وتسلسنل البرهان .

اما دورنا هنا ؛ فيتضع في هذه الدراسة بالتنقيب حول تاريخ ابن كبونة فيما يتعلق بتاريخ ميلاده ووفاته ؛ والبيئة التي نشأ بها، وصلاته ببعض الامراء، واهم صفاته ، على الرغم من ندرة المصادر في هذا المجال ندرة شديدة ، تحسد بلا شك من حرية الباحث وتفل يده .

وتحدثنا عن هذا الفيلسوف مؤلفا ؛ فذكرنا مانسبت اليه بعض المصادر والشروح من مؤلفات ؛ سوى هذا الكتاب « الجديد في الحكمة ، وأوضحنا مدى الاطلاع الفزير الذى اتسم به الرجل .

وانتقال الحديث بعد هذا ؛ الى مدى صحة نسبة هذا الكتاب لابن كبونة او عدم صحة نسبته ، فأثبتنا من خمسة مصادر أن الكتاب صحيح النسبة الى مؤلفه هذا ، وكانت هذه الخطوة مشجعا كبيرا لنا على الاستعرار في الدراسسة والتحقيق .

وقد وصفنا النسخة الام بناء على مقومات موضوعية وعلمية ، وراعينا في كل ذلك تطبيق المنهج الدقيق في التحقيق مما يكفل سلامة النص بالقدر الذي تحتمله طاقة الباحث ، واخترنا نسخة كويرلي ، ورمزنا لها بحرف (ك) ، وجعلناها هي الاصل ، حيث كتبت بعد وفاة المؤلف بسنوات قليلة ، والنسخة الثانية هي نسخة ، احمد الثالث ، ، ورمزنا لها بحرف (1) .

ومن لوازم التحقيق لهذا المخطوط ، الحديث عن منهج التحقيق نفسه ، من حيث الحذف والاثبات والتقسيم والتعليق والاملاء والترقيم وتصحيح الاخطاء

وتشير الدراسة الى الهدف من تأليف كتاب و الجديد في الحكمة ، و وسو ان الإينان بالله تعالى واليوم الآخر ، وعمل الصالحات ، هـو غاية الكمسال الانساني وبه فوز المرء بالسمادة الابدية ، ولايتم تحصيل هذا الايمان والممسل الصالح ، الا يعلم الحكمة ، الذي حاول هذا الكتساب ، الحديث عن اصولسه وقواعده .

وكان لابد لنا قبل مناقشة اهم قضايا الكتاب ، أن نمهد بشيء عن ميزان الفكر أو آلة الفكر ، وهي المنطق فقد ارتضى المؤلف أن يكون ميزان تفكيره هنا، مؤسسا على قواعد المنطق ، كما كان شائما لدى الباحثين في زمانه ، ولهذا عرضنا بأيجاز للهية المنطق ، وثمراته التي يحصل عليها كل دارس له ، كما عرضنا لحقيقة اكتساب المعلومات التصورية والتصديقية ، ومايتيع التصديق من ذكر القضايا بانواعها ولوازمها ، كلاك تعرضنا لموضوع القياس ولتوابع الاقيسة ولواحها ، ولما يسمى بالصنائع الخمس .

وبعد هسدًا الشمهيد قسمنا الفكر الفلسفي لدى هسدًا المؤلف في كتابسه و الجديد في الحكمة ، والانسان .

وقد تناولنا في القسم الاول وهو «ماوراء الطبيعة» الحديث عن اثبات واجب الوجود ، وكيف أن واجب الوجود واحد ، ثم تحدثنا عن تنزيه واجب الوجود وعن أهم صفاته ، وعن استحالة الكثرة له بسبب الصفات ، وكذلك عرضنا لافعال الواجب ، ولعنايته بالكون ، ثم عرجنا بالحديث على ماذهب اليه هـذا

الفيلسوف من أن العقول مصدر وجود النفوس كلها، وعن اخراج العقل للنفوس من القوة الى الفعل ، وعن اسناد مالايتناقى من الحركات والحوادث الى ألعفل ، وكيف كان العقل مصدرا للاجسام ، وافتشته بالعقل الذي هو غاية الحسركات السماوية . كما اقتضى الامر هنا مناقشة وجوب حياة المقل وادراكه كذاتسه ولغيره ، وكثرة العقول ، واثبات العقول السمارية .

.

وفي القسم الثاني وهو « الطبيعة » بتناولنا بالدراسة فكرة الوجود والمدم ومسألة الماهية ، والوحدة والكثرة ، والوجوب والامكان والامتناع ، والقسدم والمحدث ، وفكرة الملة والمعلول ، والوجوم والمرض . كما تشمب المحديث المناعن ذكر المادير والاعداد ، والزمان ، وماكان من الكيفيات كمال جوهر للزمان ، وكذا الكيفيات المحسوسة والكيفيات غير المحسوسة ، وكذلك تناولت المعراسة الكلام على الاضافة والحركة ، ومقومات الجسم الطبيعي ، واحدال المناصر منفردة أو متوكبة مع غيرها، والكائنات الحادثة من المناصر بغير تركيب، ومايتكون بسبب تركيب المناصر ، ثم ختمنا اللاراسة في هذا القسم باثبات المحدد للجهات ، وبالافلاك والكواكي .

اما القسم الثالث والأخير ، فقد تحدثنا فيه عن « الإنسان » . وأول ما عرضنا لله هنا ، هو ذكر البات وجود النفس لانه إساس لما بعده . ثم عرضنا للمحديث عن القوى النباتية فلنفس المستركة بين كل من الانسان والحيوان والنبات وتشعب الحديث بعد هذا الى قوى الحس والحركة الارادية الصادرة عن نفس الانسان ، وكذا عن القوى الخاصة بالإنسان ، وأيضا عن علاقة الإنسان بالغيب، وعن المعجزة والنبوة ، وختمنا هذا القسم الاخير بالحديث عن أبدية النفس بعد فناء الجسم ، وهي مشكلة تعرض لها كثير من الفلاسغة .

اما كتاب « البحديد في العكمة » الذي عرضته له هنا بالدراسة والتحقيق ، فقد سار على تقسيم آخر غير الذي سرنا عليه في الجانب الدراسي .

فقد بدا المؤلف بمقلمة اوضح فيها الهدف من تأليفه لهذا الكتاب ، ومدى حاجة الناس الى مثل هذا المؤلف ، ان راموا تحصيل السمادة الابدية بواسطة الايمان المؤسس على الحكمة .

ثم يُقسم المؤلف الكتاب الى سبعة أبواب ، في كل باب سبعة فصول ، أى أن مجموع الفصول تسعة واربعون فصلا ، وكل منها يعتبر مقدمة وتمهيدا لما يليه ، في بناء متماسك قوى .

وقد بدأ المؤلف بالباب الاول « آفة النظر المسماة بالمنطق » وهو بمناسة المنبع الذي يرتكز عليه الفكر الفلسفي لديه . وورد في الفصل الاول من هذا الكتاب التحديث عن ماهية المنطق ومنفعته . وفي الفصل الثاني تحدث عن الطريقة التي تكتسب بها التصورات . وفي الثالث تناول القضايا واقسامها . وفي الرابع تحدث عن لوازم كل قضية منطقية . وفي الشخامس بحث موضوع القياس البسيط وفي السادس تكلم على لواحق الاقيسة وتوابعها . وفي السابع تكلم على الصنائع الخمس ، وهي البرهان والجدل والمخطابة والشمر والمغالطة .

وانتقل المؤلف في الباب الثاني الى ذكر بعض المصطلحات العامة في الفلسفة، لتكون بمثابة التعريف لا سوف يستخدمه من الفاظ بعد . ومن هنا سمى الباب الثاني « الامور العامة للمفهومات كلها » . وتناول في الفصل الاول الحديث عن الوجود والمعدم واحكامها واقسامها، وفي الفصل الثاني تحدث عن الماهية وشخصها وماتنقسيم اليه . وفي الثالث تناول الوحدة ولكثرة ولواحقها . وفي الرابع تكلم على الوجوب والامكان والامتناع ومتعلقات كل منها . وفي الخامس تحدث عن مفهوم كل من القدم والحدوث . وفي السادس بحث مفهوم الملة والمعلول . وفي السابع ختم الحديث بذكر الفرق بين سدى الجوهر ومعنى العرض .

وفي الباب الثالث ابتدا بشرح لبعض ما أجمله في الباب السابق ، حييث دار التحديث حول « أقسام الاعراض الوجودية والاعتبارية » . وقسد بحث في الغصل الاول مسالة القادير والاعتباد التي يعمها جميعها كونها كمية فسارة . وتناول في الغصل الثاني الزمان باعتباره كمية غير قارة . وفي الثالث تحدث عما لا يعتبر من الكيفيات انه كمال جوهر . وفي الرابع ذكر الكيفيات المحسوسة . وفي الخامس تحدث فيما ليس من شانه أن يحس بالحسس الظاهر من النواع الكيف . وفي السابع يدرس حقيقة الحركة .

وفي اللباب الرابع نرى الألف يتحدث عن « الاجسام الطبيعية ومقوماتها واحكامها ، وتناول في الفصل الاول مقومات الجسم الطبيعي وما يندرج تحتّه من احكام عامة ، وفي الثاني يذكر العناصر واحوالها من حيث حالة الافسراد ، وفي الثالث يتحدث عن حال هذه العناصر عند امتزاجها وتركبها. ثم يتناول في الرابع الكلام على الكائنات التي يكون حدوثها من العناصر دون تركيب ، وفي الخامس يتحدث عما يتكون من العناصر بتركيب منها. وفي السادس يشبت المحدد للجهات ولوازمه ، وفي السابع يتحدث عن سائر الافلاك والكواكب .

ويتحدث المؤلف في الباب الخامس عن النفوس وصفائها وأثارها ، وكانه هنا يتدرج من الحديث عن المحسوس الى غير المحسوس . فهو يتناول في الفصل الأول اثبات وجود النفس كخطوة اساسية . وفي الفصل الثاني يتحدث عما يظهر في النفس من القوى النباتية ، وفي الثالث يدرس قوى الحصن والحركة الارادية ، وفي الرابع يذكر القوى الخاصة بالانسان والتي لاتعلم حاصلة لفيره . وفي الخامس يدرس المنامات والوحى والإلهام والممجزات والكرامات والآثار الفريبة الصادرة عن النفس ودرجات المارفين ومقاماتهم وكيفية ارتياضهم ، وفي السادس يتكلم على ابدية النفس واحوالها بعد فساد البدن . وفي السابع يتناول بالمحديث ما اسماه النفوس السماوية .

وفي الباب السادس ، يتحدث المؤلف عن المقدول و آثارها في المالم الجسماني و الروحاني . فهو يذكر في الفصل الأول أن المقل هو مصدر وجود النفوس كلها . وفي الثانسي يتحدث عن دور المقل في اخراج النفوس فسي تعقلاتها من القوة الى الفمل . وفي الثالث بيان اسناد مالا يتناهى من الحركات والحوادث الى المقل ، وفي الرابع كيفية كرن العقل مصدرا للاجسام وفي الخامس يوضع ان التشبه بالعقل مو غاية الحركات السماوية ، وفي السادس يشرح كيف ان العقل يجب أن يكون حيا مدركا لذاته ولغيره وفي السابع تعليل لكثرة العقول .

وفي الباب السابع يتحدث المؤلف عن واجب الوجود ووحدانيته وتعوت جلاله وكيفية فعله وعنايته - ففي الفصل الاول يتحدث عن اثبات واجب الوجود لذاته وفي الثاني يبرهن على واحدية واجب الوجود • وفي الثالث يذكر اهم ماينزه وآجب الوجود • وفي الرابع يتحدث عما ينعت به من نعوت الجلال والاكرام وفي الخامس يثبت أن صفات الواجب لذاته لاتوجب كثرة • وفي السادس كيفية صفات فعل واجب الوجود وترتيب المكنات عنه • وفي الفصل السابع والاخير يتناول المؤلف الحديث عن عناية واجب الوجود بمخلوقاته ورجمته لهم وحكمته في ايجادهم •

هذا وانني لاتقدم بالشكر الوافر الى كل من قدم لى عونا او ارشادا من الاساتذة والزملاء وأمناء المكتبات في مصر والعراق • كما لايسعني في هذا المقسام الا التقدم بأعمق الشكر وأجل التحية الى الاستاذين اللذين سيناقشان هذا البحث كما أعترف بالتفصير عن الشكر لاستاذنا الدكتور محمد كمال جعفي ، الذي تكرم بالاشراف على هذا البحث حتى اكتمل على هذه الصورة • وادعو الله تعالى لسه بالصحة والسعادة وأن يحفظه ذخرا للعلم وحصنا للاسلام • كما أتضرع الى الله تعالى أن ينفع بهذا البحث كل محب للعلم والخير ، وأن يجعله خالصا لوجهسه الكريم • أنه نعم المولى ونعم النصير •

الباحث

# مدخسيل تاريخي

# تاريخ ابن كمونة

هو:سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن كمونة الاسرائيلي. ويلقب بعز الدولة ·

ولم تذكر المصادر شيئا عن تاريخ ميلاده ، لكنها ذكرت أنه توفى عام ١٧٦هـ = ١٢٧٧م • والاصح أنه توفى عام ١٨٣٦م ، كما صرح بذلك ابن الفوطى(١) •

وقد ظهر من مخطوط « أ » « للجديد في الحكمة » أنه عاش ببغداد ، وأن له صلة ببعض الامراء ، حيث يذكر أن الذي التمس منه تأليف هذا الكتاب هو : دولة شاء بن الامير الكبير سيف الدولة سنجر الصاحبي

وان المعلومات لقليلة عن ابن كبونة لاتكفى لرسم معالم شخصيته رسما كاملا دقيقا ، لكنها رغم ذلك قد تنفع في القاء بعض الضوء عليها ، نوعا ما ، فقد وصف بانه : يهودى المذهب ، وكيميائى ، واديب ، وحكيم منطقى (٢) . كما تورد بعض الراجع حادث تهجم العامة عليه التى وردت لدى ابن الفوطي .

ولعل تحقيق كتاب و الجديد في الحكمة و لابن كمونة يضيف تعريفا لهمذا الفيلسوف ، الذي تعرض فكره الفلسفي للاهمال ، وتوارى في بطون المخطوطات و ونرجع أن هذا كان بسبب عقيدته اليهودية :

الى جانب أن له مؤلفات ربما أتبها قبل أن يسلم بدليل أنه في بعض هذه المؤلفات مثل « تنقيع الابحاث ، يبالغ في مناصرة اليهودية على حساب النيل مسن سائر الاديان التي يخالفها ، ومنها الاسلام (٣)

 <sup>(</sup>١) ابن الفوطي: تلخيص مجمع الآداب في معجم الالقاب ص ١٥٩ - ١٦٦ القسم الاول من الجزء الرابع - تحقيق د ٠ مصطفى جواد - دمشق ١٩٩٢٠

 <sup>(</sup>٢) يراجع هنا : السنجاري : ارشاد القاصد الى اسنى المقاصد ص ٤٥ بيروت
 ١٣٢٢ ه .

 <sup>(</sup>٣) وجد في أول مخطوط كوبريلي في صفحة العنوان ، مايدل على أن ابن كمونة قد أسلم وحسن اسلامه ، وأنه ألف كتاب ، افحام اليهود ، • لكن تبين لنا أن أفحام اليهود مسموب إلى غيره ، مما يضعف تعليق الناسخ .

### ابن كمونة مؤلفا

بيدو من المخطوط الذي مين أمدينا وهو «الجديد في الحكمة» أن أبن كمونة رجل مطلع اطلاعا كبيرا على الفكر الفلسفى السابقية ومعاصريه ، وانه تمثل هذا الفكر وهضمه وانتفع به في تاليفه . كما سيظهر ذلك من خلال نصوص مؤلف « المجديد في المحكمة » لكن المعلومات قليلة عنه في هذا الشأن . كما لم تذكر المصادر شيئا عن اساعدته وتلاملته .

وقد نسبت اليه المصادر التي تعرضت قه .. بعض المؤلفات مثل : « تذكرة في الكيمياء ه(١) • كما تذكر أن له شرحا على الاشارات والتنبيهات لابن سينا ، وشرحا آخر على تلويحات السهروردي (٢) .

كذلك تروى المصادر أن له كتاب « تنقيع الإبحاث في البحث عن الملسل المثلاث » وهمي اليهودية والمسيحية والاسلام (٣) . وقد نشر هذا الكتساب بكاليفورنيا (٤) .

ويبدو أن هذه الكتب مفقودة أو مطبورة في بعض الكتبات الخاصة. وترجو أن تكتبف منها الايام . كما نهيب بأصحاب المكتبات الخاصة أن يدركوا مدى فداحة الخسارة التي يتعرض لها الفكر الفلسفي ، حسين يوادون أمثال هده الإلفات في مكتباتهم .

M. perlman: Ibn kammuna's examination of the three Religions. London 1971.

<sup>(</sup>١) مفتاح السعادة ١ : ٣٤٦ .

<sup>(</sup>٢) كشف الظنون ص ه ٩ ، ٤٨٢ ، هندية العارفين ١ : ٣٨٥ .

<sup>(</sup>٣) كشيفة الظنون ٩٥) ، الاعلام ٣ : ١٣٩

<sup>(</sup>٤) مطبوعات جامعة كاليفورنيا ١٩٦٧ ، نشرة موسى بركان وقد ترجمه الناشر الى الانجليزية بعنوان:

### نسبة الكتاب لابن كمونة

مما لامراء فيه أن كتاب « الجديد في الحكمة » هو من تأليف ابن كمونـة ونجد ذلك في المراجع الآتية :

١ - كشف الظنون لحاجي خليفة ص ١٨٥ .

٢ ــ هدية المارفين للبغدادي ١ : ٣٨٥ .

} ـ دائرة ممارف فؤاد افرم البستاني ٣ : ٨٢} .

Brockelmann: S, 1768.

ومما هو جدير بالذكر اننا لم نجد احدا من الباحثين بنكر أو يشك في صحة نسبة هذا الكتاب لابن كمونة . هـذا الى جانب أننا نجـد كثيرا من النصـوص المضمنة في كتابه « تنقيح الابحاث في الملل الثلاث » يتفق ـ في أغلب الاحيـان لفظا ومعنى ويحمل نفس الروح التي تعهدها في المؤلف ابن كمونة ، كما يتجلى ذلك من الهوامش والتعليقات الواردة في التحقيق .

#### نسخ الخطوط

# اولا: نسخة كويريلي:

قد رمزنا لهذه النسخة بحرف «ك» . وقد جملناها هي الاصل ، لقدمها فقد نسخت عام ١٩٦ ه ، أي بعد وفاة المؤلف بسنوات قليلة ، بخط نسسخ معتاد . كتبها لنفسه : عبد العزيز بن ابراهيم بن الخيمي المارداني ، ببغداد . ورقم هذا المخطوط في كوبريلي ٧/١٦١٢ بعنوان : الكتاب الملقب بالجديد (الحكمة والالهيات) .

والمؤلف : عز الدولة ابن كمونة : سعد بن منصور ضمن مجموعة من ورقة . ٢٤١ ـ ٣٣٣ . في ١٣٣ لـ حقة ، كل لوحة ذات شطريسين . وقياسسيه ٢٤ سم ، ومسطرته ٢٧ مسطرا . مصور بالمغوتوستات الجامعة السدول المربية بالقاهرة .

الجديد في الحكمة

#### ثانيا: نسخة احمد الثالث:

وقد رمزنا لهذه النسخة بحرف « 1 » . وقد نسخت في يوم الجمعة الثامن من شهر جمادى الاولى سنة ٧٣٢ ه . بخط نسخ واضح . كتبها ابن التقي المؤذن بمشهد الحسين ، وذكر أنها توبلت على نسخة المسنف .

ورقم هذا المخطوط في مكتبة « احمد الثالث » هو ٥٣/٣٢٣٤ حكمة . وعنوانه « الحكمة الجديدة » . لهبة الله بن كمونة البغدادي .

في ١٥٧ لوحة ، كل لوحة ذات شطرين . لكنه ينقص حوالي ست لوحات من الباب الاخير من قوله « مرتبة النفوس الحيواتية ...» الى « أمر ما » . في اللوحة رقم ١٥٤ وقياسه ١٧ × ٢٦ سم . ومسطرته ٢٣ سطرا . ومصسور بالفوتوسات لجامعة الدول العربية بالقاهرة .

وليست اللوحة الثانية هنا من اصل المخطوط ، ققد كتب عليها بقلهم المعلق دقيق بعض العلومات عن حنين بن اسحق العبادى .

وعلى اللوحة الثالثة مبايعة لهذه النسخة ، وخاتم فيه وقف لها ، وبداخله الآية الكريمة « الحمد لله الذي هدانا لهذا. وماكنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ».

## منهبج التحقيق

من حسن الحظ أن هذا الرئف جميل التقسيم، لان صاحبه قد قرأ وهضم موضوعه ، فاستطاع السيطرة عليه . وقسد أسرنا تقسيمه للكتاب إلى سبعة أبواب ، وتحت كل باب سبعة فصول ، وكل باب وكل فصل له عنوان واضح مستقل ينبىء عن موضوعه .

دوعي في هذا المنهج أن يفي بسلامة النص ، وألا بلجاً الى تغيير الكلمة الا بعد ثبوت خطئها ثبوتا قاطعا . ولذلك كانت الخطوات التالية خطوات ضرورية:

# 1 - الحذف والاثبات :

قد جعلنا النسخة «ك» هي الام لانها الاقوم والاتم ولم نحسذف منها الا الكلمة التي تخل بالمعنى ، والتي يوجد ماهو افضل منها في النسخ الاخرى ، مع التنبيه على ذلك بالهامش . كذلك اثبتنا بعض الكلمات التي افترضها وضوح المعنى . وقد وضعت بين قوسين لئلا تختلط بالنص .

#### ٢ \_ التعليسق:

قد علقنا في الهامش مثبتين الفروق بين النسخ ، ومنبهين احيانا الى بعض الامور، وقد أوجزنا ذلك مفضلين وضع مقدمة دراسية قبل المخطوط، هي بمثابة دراسة كاشفة لافكاره ، ومعهدة لفهم قضاياه .

#### ٢ .. موقفنا من الاخطاء:

وجدنا بعض الاخطاء النحوية فصححناها مثل ، أن كل ، صوابها،أن كلا، وقد همزنا بعض الكلمات مثل : تتابع : نتائج ، سوى : سواء .

## } \_ الاملاء والترقيم:

وجدنا بعض الكلمات التي كتبت حسب الاملاء القديم ، فكتبناها حسب قواعد الاملاء الحديث مثل ، ينجوا : ينجو ، مثما : مثمى ، في ما : قيما .

أما علامات الترقيم فقد وضعناها في المخطوط كله ، وقد كان من النادر ان تحصل على علامة منها. وذلك تيسيرا اللقراءة ، وضمانا لصحة المعنى وكماله.

#### الهدف من تاليف الكتاب

بوضح الفيلسوف ابن كبونة الهدف من تأليفه لهذا الكتاب « الجديد في المحكمة » ، فيذكر أنه قد أتفق أرباب العقائد المقلية ، والديانات النقلية ، على أن الإيمان بالله وباليوم الآخر ، وعمل الصالحات ، هو غاية الكمال الانساني ، وبه يفوز بالسعادة السرمدية ، ومن الشقاء الاخروى .

ولايتم تحصيل هذا الإيمان والصالحات بقينا وبرهاناءالا بعلم الحكمة (١)، الذي هو استكمال النفس الانسانية بتحصيل التصورات والتصديقات بالحقائق

<sup>(</sup>١) لم يشا هذا المفكر أن يصرح بكلمة « فلسفة » ، وتعلها كانت لفظة غسير محموده في ذلك الوسط أو تجر إلى أتهام ما ، وقد راجت لفظة « اعتبار » \* بدل الفلسفة في تلك المصور ، وراجع :

Mr. Mahdi: Ibn khaldun's philosophy of history pp. 66 ff George aliene

وقارن د . جعفر ـ دراسات فلسفية واخلاقية

النظرية والعملية ، على حسب الطاعة البشرية ، وبدلك بتجنب الانسان الوجوه الظبية والتقليدية .

وليس هناك عادر لن ينصرف عن تحصيل هذه الحكمة أو تمهيد تواعدها وأصولها .

ولا يعد من أهل العقل ، من يكذب أهل الحكمة والتنزيل ، دون دليسل أو مستند ، وهذه محاولة من ابن كمونة للتوفيق بين الدين والفلسفة ، تضم الى محاولات سابقية(١) •

ويدعو ابن كمونة الى ألا يغالي الانسان فيضل عن سواء السبيل ، ويرى أن على المتردد أن ياخذ بالاحوط •

ويذكر ابن كمونة أنه الف هذا الكتاب استجابة لالتماس من دولة شاه بن الامير سيف الدين سنجر الصاحبي ، فقد كان هذا الامير ممن اطلع على شرف هذا العلم بالمعينه وآرائه الصائبة .

وبالرغم من شواغل الحياة التي أحاطت بفيلسوفنا رغما عنه ، فقد استجاب لرغبة الامير ، والف هذا الكتاب مختصرا ، لكنه مشتمل على أمهات المسائل ، ومتضمن لخلاصة أفكار السابقين مع زيادات المؤلف نفسه ، ولم يشغل المؤلف نفسه بايراد المسائل الخالية من اليقين ، أو تلك التي لا يجدى تحقيقها بطائل ،

وقد ركز المؤلف في كتابه على كل ما ينتفع به : في العلم بالله تعالى وتوحيده وتنزيهه وصفات جلاله ، وعجائب مخلوقاته التي تدل على كبريائه وعظمته(٢) • وأيضا على ما ينتفع به فى اثبات الملائكة ، والنفوس ومدركاتها ، وبقائها بعد

Cornford: from religion to philosophy p. VI. NEW YORK

 <sup>(</sup>١) انظر : د٠ محمد كمال جعفر \_ في الفلسفة الاسلامية \_ الباب الثاني ٠٠ التوفيق بين الدين والفلسفة ٠ ص ١٦٣ وما بعدها ٠

 <sup>(</sup>٣) هذا يتفق مع ما ورد عن فيتاغورت في القرن الخامس قبل الميلاد ، من أنه
 هو الذي وضع أول معنى محدد بكلمة فلسفة ، واعتبرها من المعاني السامية
 التي لا يصبح نسبتها الى غير الآله .

فتاء البدن وابديتها وتزكيتها ؛ كما ركز على خصائص النبوة والولاية وحال الماد والبعث ، أو قل انه جمع الفكر الذي يعصم من الضلال ويسمسد الانسان في الاخسرة .

والمؤلف ــ باعتباره انسان ــ لاينسى تقصيره وان عمله متواضع ، لكنه يجل كتابه عن أن تتناوله أيدي الجهال ، فليسن يعرف قدره الا المحقق الذي أطال المحت فى كتب الاوائل .

كما لابنسى - الوّلف - أن يدعو الله تمالى ، ليونقه الى الصواب وبغيض عليه الرحمة والثواب و تلك نفية دينية يسرى صداما في كثير من القف الفلسفية التي عرضها في كتابه ، ولم يكن في ذلك بدعا من فلاسفة الاسلام الذين طبعت فلسفتهم دائما بالطابع الديني (1) .

<sup>(</sup>١) الواقع أن هذا تيار عام شمل الفلسفة بعد الفلسفة اليونانية ولذلك تسمى ، الفلسفة اليهودية ، والمسيحية والاسلامية ، وهذا الوصف فيه الدلالة الكافية -



# قضـــايا الكتاب

ميزان الفكر

١ \_ القسم الاول: ما وراء الطبيعة:

٢ \_ القسم الثاني : الطبيعــة :

٢ \_ القسم الثالث: الإنسـان:

#### تمهى\_\_\_ل

سنحاول في هذه العجالة القادمة أن تقدم للقاري، صورة موجزة مركزة عن خلاصة فكر ابن كمونة في هذا الكتاب بمنهج كلي جامع لا تتناول الجزئيسات بالتفصيل والتحليل ، والا خرجت الرسالة عن حيزها المهبول .

ولذلك رأينا أن نعالج هذا التراث في أربع نقاط رئيسسة :

#### النقطة الاولى:

ميزان الفكر لدى ابن كمونة وهو المنطق .

النقطة الثانية :

المينافيزيقا ( ما وراء الطبيعة ) .

النقطة الثالثة:

الفيزيقا ( الطبيعة ) .

النقطة الرابعة :

الانسان

وقد لاحظنا في سائر هذه النقاط أن الكتاب بصحة القاريء، وفيه ما يفصل وما يشرح وما يدعم أقوالنا هنا في القسم الدراسي •

## المنطق آلة النظير

#### ما هية النطق ومنفعته :

قد أولى ابن كمونة ، المنطق عناية كبيرة ، لان جميع مسائل كتابه هذا تشيع فيها القونين والقضايا المنطقية ، ولهذا فقد جمل المنطق آلة النظر ، وعرفه بأنه : « قانون يعلم به صحيح الفكر وفاسده ، (١) .

وهو يرى أن أهمية المنطق ، مثل أهمية العروض الى الشعر والايقسماع الى الالحان • لكن اذا كان العروض والايقاع يستفنى عنهما كثير من الناس بفطرتهم فأن المنطق لا يستفنى عنه بفطرته ، الا المؤيدون بهداية ربانية ، وقليل ما هم ، غير ان الذين لا يهتدون بهذا القانون ما لبلادتهم مـ خلق كثيرون .

وقد وضع ابن كبونة معنى لفظة و الفكر و هنا ، بأنها توجه الذهن نعو مبادي المطالب • وهذه المبادي • تجرى من الفكر مجرى المادة ، أما الهيئة الحاصلة من ترتيبها فهي تجرى مجرى الصورة • ولا بد من صلاح الفكر وتأديته الى المطلوب من صلاحهما معا ، وقد يفسد بفساد أحدهما . ويختلف فكر ابن كمونة هنا عما يراه المناطقة الوضعيون ، من عدم التفريق بن المادة والصورة ، كما يرون ارتداد الفكر الى معطيات حسية(٢) •

وجميع المبادىء تصورية أو تصديقية ، وأن حضور شيء في الذهن هو نفس الادراك ، ويسمى « تصورا » . أما ما يلحقه لحوقا يجعله محتملا للتصديق أو التكذيب فيسمى « تصديقا » ، وهو حكم بمتصور على متصور ، وليس هناك ما يطلب في العلوم غير هذين ، وقد انحصر المعلوم في معلوميهما ، والمجهول في مجهوليهما ،

<sup>(</sup>١) • الجديد في الحكمة ، \_ لوحة ٢٤٦ وعرفه ابن سينا بقوله : • المنطق علم يعرف فيه كيف يكتسب عقد عن عقد حاصل ، والعقد هو المركب \_ انظر له : الهداية ص ٦٤ تحقيق د · محمد اسماعيل عبده ·

 <sup>(</sup>۲) د. زكى نجيب محمود المنطق الوضعى \_ ص ٨ \_ طـ٥ \_ ١٩٧٣ . مكتبة الانجلو المصرية

أما الفكر الموصل الى التصور فهو ، القول الشارح ، ، والموصل الى التصديق . فهو ، الحجة ،

وينحصر جهد المنطقي هنا في النظر في مبادي، كل من القولين ، وتاليفهما على الوجه الكلى القانوني دون التفات الى الهواد المخصصة بالمطالب الجزئية ، ولن يعفيه هذا من النظر في الالفاظ ، من حيث هو معلم للمنطق أو متعلم له ، لوجود علاقة وضعية بن المعنى واللفظ .

وفي المنطق - كما يرى هذا الفيلسوف - تذكر وتنبيه ، وعلم متسق لا يقع فيه غلط ، فما يستنبط بالفكر من المنطق ، غني عن منطق آخر ، ويبدو من ذلك تأثر ابن كمونة واضحا بالمنطق الارسطي وغيره ، فقد كانت الفلسفة اليونانية ذائعة بين العرب في ذلك الوقت وتأثر بها العديد منهم كما يتضح من فكر ابن سينا والفارابي واخوان الصفاء وغيرهم(١) .

وتجنبا للمحال باكتساب مجهول بمجهول ، فلا بد من انتهاء المباديء الى تصورات وتصديقات بديهية ، ولا تصديق الا على تصورين فصاعدا ،

وهناك ما يسمى دلالة المطابقة ، وهو ما فيه مدلول اللفظ الذي دلالته وضعية على المنى الذي وضع له ، لاجل وضعه له ، مثل دلالة البيت على مجموع الجدران والسقف ، وإن كان مدلوله جزءا مما وضع له فهى دلالة تضمن ، مثل دلالة البيت على الجدار ، وإن كان خارجا عنه فهى دلالة الالتزام ، مثل دلالة السقف على الحائط .

ويدل اللفظ الواحد على المعنى الواحد الحاصل في أفراد كثيرين على السوية ، بالتواطؤ ، كدلالة الحيوان على جزئياته ، فان لم يكن بالسوية فهو بالتشكيك كدلالة الموجود على الجوهر والعرض ، ويدل على معانيه المختلفة بالاشتراك ، كالعين على الباصرة والذهب مثلا ،

وقد تدل الالفاظ الكثيرة على المعنى الواحد بالترادف ، مثل الاسد والغضنفر

Montgomery watt : Islam and the integration \_ نارن (۱) of society. p - 10 London 1961 .

وعلى المائي الكثيرة بالتباين ، كالارض والسماء - ويكون اللفظ مفردا ان لم يدل \_ تبما لقصد \_ بشيء من أجزائه المترتبة المسموعة ، على شيء من أجزاء ممناه ، مثل زيد \_ والا فهو المركب ، ويسمى ، قولا ، . مثل الحيوان الناطق • ويخرج عن هذا صيغة الفعل الدالة على زمانه ، وجوهره الدال على الحدث ، فكل منهما جزءوه ، لكنه غير مترتب ولا مسموع •

و « الكلمة ، مثل ، مشى ، . تكون نتيجة استقلال المفرد بالاخبار به أو عليه ويدل على معنى وزمان ، والا فهو ، الاسم ، كالانسان ، وان لم يستقل بذلك فهو الاداة مثل « في ، • وما منع مفهومه من وقوع الشركة فيه فهو جزئي كزيد المشار اليه والا فهو كلى وقعت الشركة فيه ، كالانسان ، او لم تقع لمانع غير نفس المفهوم كالشمس •

والوصوف وصفاته اذا حكم ببعضه على البعض كيف كان مثل: الانسان، ضاحك ، فالمحكوم عليه موضوع ، والمحكوم به محمسول بالمواطأة ، ويكون ذاتيا ، أو نفس ماهيته مثل ، انسان ، لزيد ، فزيد عبارة عن انسان متخصص بموارض ، لا عن المجموع من الانسان وتلك المؤارض ، وان كان خارجا عنها فهو عرضي ،

وما أخذ من العرضيات من حيث يختص بماهية واحدة ، فهو خاصـــة ، كالضاحك للانسان ، سوا، ساوته مثل هذا المثال ، أو كانت لبعضه مثل ه الكاتب ، له بالفعل ويكون ما أخذ منها ، عرضا عاما ، اذا شمل ماهية وغيرها ، كالماشمي للانسان لا للحيوان ، لاختصاصه به .

والمسؤول عنه بما هو ، ان كان حقيقة واحدة كالانسان ، فالجواب مجموع ذاتياتها ، كالحيوان الناطق ، وان كان فوق واحدة فان اختلفت حقائقها كالانسان والفرس فمجموع الذاتيات المستركة بينها كالحيوان وحده ، وهو جنس كل منها ، وهي الانواع بالاضافة اليه ، وان اتفقت حقائقها كزيد وخالد ، اللذين اختلفا بالعدد لاغير ، فبالحقيقة المستركة حالتي الشركة والخصوصية ، كالانسان ، وهو نوع حقيقي لتلك الكترة ، ومعناه مختلف عن معنى النوع الاضافي

هكذا يربط ابن كمونة دائما عناصر المنطق بالانسان واحواله ويصرب كثيرا من الامثلة الخاصة بالانسان ، وهو يرى أن الاجناس قد تتصاعد الى ما لا جنس فوقه وهو المالى ، وجنس الاجناس ، وتتناول الانواع الاضافة الى ما ليس تحته الا الاصناف والاشخاص ، ويسمى نوع الانواع ، والمتوسطات أجناس لما تحتها وأنواع أيضا لما فوقها ، وان خصوصية كل نوع هي فصله المقوم كالنسساطق للانسان ،

وكل شيئين ان صدق أحدهما على ما صدق عليه الاخر ، فان وجد عكس فهو « المساوي » كالإنسان والضاحك • وان لم يصدق أحدهما على ما صدق عليه الاخر : فان صدق على بعضه فبينهما عموم وخصوص من وجه ، كالإنسان والابيض والا فهما متباينان كالإنسان والفرس

والمحمولات المفردة خمسة وهي : الجنس والنوع المحقيقي والفصل والخاصة والعرض العام ، لانها اما ذاتية واما عرضية • وكل واحد من هذه انما هو ذلك الواحد بالإضافة ، فقد يصدق على واحد عدة منها ، مثل « اللون ، فانه جنس للسواد والبياض ، ونوع للكيف ، وخاصة للجسسم ، وعرض عام للانسان • ويسمى معروض كل واحد منهسما بالطبيعي ، وعارضسمة بالمنطقي ومجموعهما بالمقلى(١) •

#### · اكتساب التصورات:

قد يكون النصور تاما ، وهو الاحاطة بكنه حقيقة المتصور · أو ناقصا ، وهو تميزه عما عداه دون احاطة ·

وكل قول شارح يوصل الى التصور التام فهو « حد تام » • ومن الضرودي أن يكون مشتملا على ذاتيات المحدود كلها ، فيتركب من جنسه وفصله ، لان الجنس يتضمن جميع الذاتيات المستركة ، والفصل يتضمن جميع الذاتيات المميزة .

 <sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ من لوحة ٢٤٢ \_ ٢٤٤ .

وان اتحاد الشيء في الخارج يتم باتحاد كل اجزائه ، وعليه فان ايجاده في الذهن الذي هو تصوره لا يتم دون ايجاد جميع ذاتياته فيه • ولا يتم الحد متى لم يكن كل واحد من ذاتيات المحدود متصورا بالتصور التام •

وحقيقة الحد أنه القول الدال بالمطابقة على ماهية الشيء • وان الاشياء التي كل واحد منها متقدم على شيء ، يمتنع كونها نفس ذلك الشيء المتأخر عنها ، بل هي تصير عند الاجتماع ماهية هي المتاخرة فتنال معرفتها بواسطتها .

وان العلم بالجنس والفصل بالتركيب التقبيدى يقوم على العلم بالجنس المقيد بالفصل • وهناك فرق بني مجموع الشيء وبني أجزائه ، فالمجموع هو ما يقع فيه التأليف مع التأليف ، أما الاجزاء كلها فهى اعتبار ما يقع فيه التأليف من غير التفات الى التأليف •

ومن الواجب تقديم الجنس على الفصل في الحد ، لان الجنس يدل على شيء مبهم يحصله الفصل ، وعكس هذا الترتيب يخل بالجزء الصوري من ذلك الحد فلا يشتمل على جميع الاجزاء •

وقد يكون الحد صعبا ، اذا كان بحسب الماهية ، فقد يكون هناك اخلال بذاتي لم يطلع عليه ، أو وقوع عديد من الاغاليط الحديّة فيه • أما ان كان الحد بحسب المفهوم فلا يحدث فيه ذلك .

واذا نظر الى الانسان على أنه حيوان منتصب القامة ضبحاك بالطبع ، يكون كل من هذا أدانيا بحسب المفهوم ، دون جواز زيادة أو نقص ، والا كان المحدود أولا غره ثانيا .

وهناك ما يوصل الى تمور ناقص وهو الحد الناقص ، لما فيه من الاخلال ببعض الذاتيات ، كتمريف الانسان بأنه : جسم ناطق ، فأخل بغصل جنسه الذى هو الحيوان ، وكتمريفه بأنه : ناطق ، فيه اخلال بجنسه جملة .

ومنه الرسم التام ، وهو الذي يميز الشيء عن جميع ما عداه ، والرسم الناقص وهو ما يميز الشيء عن بعض ما عداه ، وما وضع فيه الجنس أولا يعتبر أجود وسم ، لما فيه من تقييد ذات الشيء ، على أن دلالة الالتزام هنا تكون غير

منضبطة ، فقد ينتقل العقل بالالتزام الى الشيء والى جزئه والى خاصة أخرى له ، فاذا وضم الجنس دل على أصل الذات المرسومة ·

وتمام التعريف يكون بايراد اللوازم والخواص · مثل : الانسان حيوان مشاء على قدميه عريض الاظفار ضحاك بالطبع ·

وعند محاولة استقصاء الخواص واللوازم . ينبري العقل هنا فيطلب لها جامعا هو الذات ، ويستغنى حينئذ عن الجنس · وعلى هذا فانه لا تمام لقول شارح الا بما يخص المعرف · والجنس عرض عام ، وتكون جملة الاعراض خاصة مثل : الطائر الولود ، بالنسبة الى الخفاش ·

ومن الواجب ان تكون الخواص والاعراض المعروفة للشيء مبينة له ، وليس من شرط كونها معرفة أن يعلم اختصاصها بالشيء . لان العلم بالاختصاص يتوقف على العلم بما هو مختص وما هو مختص به • فلو اتخذ هذا الاختصاص معرفا له لكان دورا •

وقد بحدث خطأ في الاقوال الشارحة ، مختصا بالحد وذلك بان بوجد مكان الجنس احد أمور سبعة :

منها اللوازم العامة ، كالوجود والعرضية ، ومنها الفصل ، مثل قولهم : العشق افراط المعبة ، وانما هو المعبة الفرطة ، ومنها النوع مثل : الشرير من يظلم الناس ، والظلم نوع من الشر ، ومنها جنس آخر مثل : العفيف ذو قوة يتمكن بها من اجتناب الشهوات ، لان الفاجر له هذه القوة ، دون أن يتجنب ذلك ، فقد اخذت القوة مكان الملكة ، ومنها الموضوع ، كأخذ الخشب في حد الكرسي ، حيث يوجد قبل الهيئة الكرسية وبعدها ، وليس الجنس كذلك ، فأن وجوده يتقدم بالفصل ، ومنها المادة الفاسدة ، مثل : الخبر عنب معتصر ، ومنها الجزء مثل : الانسان حيوان ناطق ، وقصدوا بالحيسبوان ما تخصص به ، حيث ان التخصيص لا يقال على المختلفات ، فلا يكون جنسا ، وكذلك فأن الحيوان الذي هو جنس يجب أن يؤخذ غير مشروط بقيد أنه ناطق ، وأن وجود الانفعالات مكان القضول قد تبطل الشيء ، والفضول بالمكس ،

والذي يعم الحد والرسم ، هو أن يعرف الشيء بنفسه ، مثل: العسدد كثرة من الآحاد ، والعدد والكثرة واحد ، أو يعرف بما يساويه في المعرفة والجهالة مثل: الاب هو الذي له ابن ، أو بالاخص : المثلث شكل زواياه الثلاث مساوية لقائمتين ، أو بما لا يغرف الا به : الشمس كوكب يطلع نهارا ، والنهار هو زمان طلوع الشمس(١) .

### اقسام القضايا :

قد يكون القول تقييديا مثل: الحيوان ناطق ، وهو في قوة مفرد كالانسان ، وقد يكون جزئيا ، وهو ما يمارض له لذاته أن يكون صادقا أو كاذبا ، وينتفع بالتقييدي في الاقوال الشارحة ،

ويحترز هنا عن التمني والترجي والامر والنهي والقسم والنداء والتعجب والاستفهام ، فهي أخص بالمحاورات دون العلوم ، وينتفع بها في الخطابة والقسم وغيرها • وينتفع بالجزئي في تركيب الحجج ، وتسمى قضية ، ولا بد منها من محكوم عليه ومحكوم به ، ايجابا أو سلبا(١) •

وان لم يكونا جزاين قد أخرجا بالتركيب عن الجزئية ؛ كالانسان ماش ، أو ليس ، والحيوان الناطق ماش ، أو هو متنقل ينقل قدميه أو ليس ، فهى الحملية وان كانا كذلك فهى الشرطية .

وقد تكون القضية متصلة اذا كان الارتباط بين الجزأين بلزوم أو مصاحبة أو سلب أحدهما • وقد تكون منفصلة ان كان بعناد أو عدم موافقة أو سلب احدهما •

فالحملية هي التي حكم فيها بكون احد جزايها ، وهو المحمول مقولا على

١١) الجديد في الحكمة \_ من لوحة ٢٤٤ .. ٢٤٥٠

 <sup>(</sup>١) هذا يتفق مع تعريف ابن سينا للقضية بقوله في كتابه : الهداية ص ٧٨ د القضية قول يحكم فيه بنسبة شيء الى شيء بايجاب أو سلب ٤٠

ما يقال عليه الآخر وهو الموضوع · سواء كان ذاتا وحدها كالإنسان كاتب ، أو هو مم صفة كالضاحك كاتب ·

ومادة القضية موضوع ومحمول ، وما يربط احدهما بالآخر هو صورتها ، وقد يحذف لدلالة القرينة عليه معنى مثل : زيد ماش ، وحقه : زيد هوماش • وقد تكون الحملية مخصوصة ان لم يكن تعدد الموضوع ، لكونه جزئيا كزيد كاتب ، او باعتبار الحكم كالحيوان جنس ، وقد تكون ايضا موجبة كلية أو سالبة كلية ، اذا تبين أن الحكم على كل واحد من أفراده بايجاب مثل : كل انسان حيوان او بسلب مثل : لا واحد من الناس بحجر ،

وقد تكون أيضا موجبة جزئية أو سالبة جزئية ، وعلى التقادير الاربعة هذه ، تكون الحملية محصورة ، وأن لم يتبين ذلك كانت الحملية مهملة مثل : « الانسان في خسر ، وهنا تكون مساوية للجزئية وفي قوتها ،

وكذلك يتناول الحكم في المحصورة كل ما يدخل تحت الموضوع من : أجناس وأنواع وأصناف وأشخاص موجودة أو مفروض وجودها ، مما لا يمتنع اتصافها به وقد تكون الحملية معدولة ، وذلك اذا كان المحمول معدولا ، وهو الذي يعبر عنه بأدة لفظ محصل ، مثل الانسان هو لافرس ، وفيها قد تشتبه الموصة ،

ولايصح الايجاب ولايصدق الاعلى محقق في الخارج ، اي في نفسُ الامر ، ان حكم بثبوت المحمول للموضوع ، والا فقي العقل ، وليس السلب كذلك ، لان المعدومين قد يرفع الارتباط بينهما في الخارج ، فيصدق الحكم فيها على غير الثابت ، ان اخذ من حيث هو ثابت .

ولكل موضوع الى محمول نسبة ما في نفس الامر مخصوصة . وقد تكون مادة واجبة ان كان تخصصها بالوجوب كزيد انسان ، وقد تكون مادة ممتنعة ان كان تخصصها بالامتناع ، كزيد حجر . وان كان بالامكان فهي ممكنة كزيسد كاتب .

ومايتلفظ به او يفهم من خصوصية النسبة ، فهو جهة القضية ساواء

طابقت المادة ، أو لم تطابق ، وقد تتناول الجهة أكثر من مادة واحدة ، كالحكم بالنسبة لغير المتنعة ، حيث أنها تتناول مادتي الوجوب والامكان ، وقس عليها غيرها من الجهات العامة .

وتكون القضية ضرورية ، اذا حكم بدوام النسبة أو سلبها مادامت ذات الوضوع ثابتة، وقيدت بالوجوب، مثل الانسان بالضرورة حيوان أو ليس بحجر.

وتكون دائمة ان لم تقيد به ، كزيد ابيض البشرة دائما أو ليس ، فإن ما لايجب لابوجد ، ولادائم الا ضروري . والقصد بالدوام هنا مالايحكم بوجوبه . فإن قيد باللاضرورة فالمراد عدم العلم بوجه وجوبه ، فلا يصدق الحكم به على كل واحد ، اذ أن جزئيات الكلى لاتتناهى ، فلا يطلع العقل على دوام الحكسم عليها .

والقضية المشروطة ، هي التي تحكم فيها بأن ثبوت المحمول أو سلبه دائم بدوام الوصف المعبر به عن الوضوع ، مثل : كل كاتب متحرك الأضابع ، أو ليس بساكنها مادام كاتباً مع جواز دوامه بدوام المذات ، أو عدم دوامه .

وتكون القضية عرفية ان لم يقيد بوجوبه بحسب الوصف . وتكون حينية ضرورية ان حكم بدلك في بعن أوقات الوصف المذكور ، مع جواز صدق الحمل العرفي أو لاصدته ، مثل : كل مجنوب يسعل أو لايسعل في بعض أوقات كونه يجنوبا . وان لم يقيد بالضرورة في ذلك الوقت فتكون حينية مطلقة .

وان كلم يذلك في بعض اوقات ثبوت ذات الموضوع ، مسع جواز باقسى الاجتمالات فهي عرفية ضرورية أن تعرض لقيد الضرورة، والمطلقة أن لم يتعرض لسه ..

وقد تكون ممكنة عامة ، أن كان الحكم بسلب ضرورة العدم في الابجباب أو يسلب ضرورة الوجود في الساب ، وأن كان بسلب الضرورتين معا فيهما ، فهم المكنة الخاصة التي هي مرئبة من ممكنتين عامتين مختلفتي الكيفية .

ولانهاية للموجبات ، اذ الاحكام وقيودها لاتقف عند حد لايمكن الزيادة عليه ، لكن يقاس أحكام مالم يذكر منها على ماذكر .

الجديد في الحكمة

والقضية المتصلة ، هي التي حكم فيها بصدق قضية تسمى التالي ، على تقدير صدق الترب صدق الترب صدق الترب صدق القدم في الموجبة، أو بلا صدق التالي على تقدير صدق المقدم في السالبة ، وقد تكون لزومية أن حكم في الإيجاب بلزوم التألي للمفهوم، وفي السلب بسلب اللزوم ، كقولنا : أن كان زيد يكتب تشحرك بده ، وليس أن كان ربت فهو ماش .

وقد تكون اتفاقية اذا حكم فيها في الإيجاب بتوافق جزايها على الصدق ، دون حكم باللزوم ، وفي السلب بعدم ذلك التوافق ، كقولنا : أن كان الاسسان ناطقا فالحمار ناهق ، وليس أن كان ناطقا فهو صاهل .

ويكون خصوص المتصلة بتخصيص حكمها بالاحوال أو الاتفاقات المينة، مثل: اليوم أن جنتنى اكرمتك، نقد قيدت بما يمكن اجتماعها بالقدم، احترازا من تقدير عدم اللزوم، ومن مثل الفردية للعدد ثلاثة، بتقدير انقسام هـــذه بمتساويين، وفائدة القيد الثاني هو ألا تكون تلك الاجوال والتقادير أجزاء من القدم، فتعوذ الكلية مهملة.

وسوء الايجاب الكلى « كليا ودائما » والجزئى « قد يكون » والسلب الكلى «ليس البتة ودائما ليس » والجزئى « قد لايكون » وغير ذلك . على انه اذا اعتبر تأليف المتصلة من حمليات وشرطيات وخليط منهما كانت تسمة اقسام ، لاداعي للتطويل بذكرها هنا .

واذا الفت من الصادقات والكاذبات ، فقد تتألف اللزومية من صادقتين ، او كاذبتين مثل : أن كان المجمل يطير فله جناح ، وكاذبة مقدم وصادقة تال : أن كان يطير فهو حيوان ، على أن الانفاقية لاتصدق الا من صادقتين .

والمنفصلة ثلاثة أقسام : حقيقية ومانعة الجمع ومانعة الخلو :

والاولى حكم فيها بالمعاندة ، أو عدم الموافقة بين قضيتين أو أكثر في الصدق والكذب معا في الموجبة ، أو بسلب ذلك العناد . مثل : أما هذا العدد زوج أو فرد من جزاين ، وهكدا . وماحكم فيها باللاموافقة هي الاتفاقية مثل : أما زيد كاتب أو أسود ، أذا كان كاتبا أبيض ، وليس كذلك ، أذا جمعهما أو فقدهما .

ومانعة الجمع هي التي حكم فيها بهذا صدقا فقط ، من غير منع كونه في الكامب أيضا كقولنا : أما هذا حجر أو شجر ، وليس أما حجر أو جماد \_ في العنادية \_ وأما هذا كاتب أو أسود أذا لم يستجمعهما ، أو ليس كسذا أذا استجمعهما في الاتفاقية .

ومائمة الخلوهي ماحكم فيها بذلك كذبا فقط ، على ان الصدق ليسس بممتنع مثل : اما زيد في الماء او فير غربق ، وليس اما هذا حيوان او نبات في المنادبة ـ وان اخذت كل من مانعتي الجمع والخلو بحيث لاتشمل الحقيقة ، فالحكم بها مركب من حكمين .

والسور الكلي في المنفصلة دائما ايجابا ، و ليس البتة،ودائما ليس سلبا. والجزئي قد يكون ايجابا ، وقد لايكون وليس دائما سلبا .

وتنقسم المنفصلة من جهة تركيبها من الشرطيبات والحمليات الى سنة انسام يمكن استنتاجها مما سبق .

وهناك مايسمى « قضية محرفة » وهي الني حرفت صيفتها ، على ان الاعتبار بالمعنى لا بالعبارة . ويتعلق صدق القضية وكذبها وايجابها وسلبها بالزبط ، دون التفات الى احوال أجزائها (١) .

# لوازم القضية عند أنفرادها:

من المعروف أن كل قضية ، يلزم من صدقها كذب نقيضها ، كما يلزم من كلبها صدق عدا النقيض والتناقض بين قضيتين هو اختلافهما بالإيجاب والسلب لاغير ، أي اتحادهما في الجزابن ، على وجهة تقتضي أن يكون أحدهما صادف ا والآخر كاذبا، على أنه يلزم من سلب كل واحد من الايجاب الكلي السلب الجزئي . ويكون الآخر ، وكذلك من سلب كل واحد من السلب الكلي والايجاب الجزئي . ويكون التناقض من الجانبين معا ، ويسمى لازم النقيض نقيضا كذلك .

واذا اختلفت القضيتان كما وكيفا ، مع اتخاذ ما يجب اتخاذه ، فالتناقض يجري بين الضرورية والمكنة العامة ، وبين الدائمة والمطلقة ، وبين المشروطة

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة .. من لوحة ٢٤٥ .. ٢٤٨ .

والمكنة العامة ، وبين الدائمة والمطلقة ، وبين المشروطة والمكنة العامة ، وذلك بحسب حين من أحيان وصف الموضوع ، وبين العرفية والحينية المطلقة ، وبين الحينية والضرورية ، وبين الوقنية الضرورية والمكنة العامة .

وهناك ضابط في نقيض المركبات ، وهو التردد بين نقيضي جزابها ، وذلك ظاهر أن كانت كلية . واذا لم يتمين في المجزئية البعض الذي وقع عليه الحكم، احتيج الى تقييد الجزء الموافق في الكيف من جزئي انفصال النقيض،او أن تكون اجزاء التردد أكثر من اثنين،او تقدم السور الكلي على ادائي الانفصال الترددي، فتصدق ضرورة الطرفين على سبيل منع المخلو فقط في نقيض الممكنة الخاصة .

وبصدق دوام الطرفين مانعا للخلو في نقيض الطلقة اللادائمة ، كما تصدق الدائمة الموافقة في الكيف مع الحينية المخالفة فيه ، ويجوز تبدل الحينية بممكنة عامة في بعض احيان الرصف في نقيض المسروطة اللادائمة ، وبقاس على هذا جميع مالم بذكر نقائضه من الموجهات البسيطة والمركبة ، والمتصلة تناقضها المخالفة لها في الكيف والكم ، معتبرا في السالبة سلب اللزوم في اللزوميسة ، وسلب الاتفاق في الاتفاقية .

وان كانت المنفصلة حقيقية عنادية ، تناقضها السالبة التي يصدق معها بالامكأن جميع اجزائها ، أو خلوها على سبيل منع الخلو دون الجمع ، والركبة من مانعة الجمع ومانعة الخلو ، يؤخذ في تقيضها الامكان أو المنع .

واختلاف القضيتين في الكبف دون الكم ، يجعلهما متضادتين ، لجواز اجتماعهما على الكذب في مادة الامكان دون الصدق ، وتدخل جزئباتهما تحت التضاد ، لجواز اجتماعهما على الصدق في تلك المادة ، دون الكذب .

ومن اللوازم ، العكس ، وهو أن يقام كل واحد من جزئي القضية مقام الآخر ، مع بقاء الصدق والكيفية بحالهما . على أن كل قضية لزمها هذا اللازم نهى منعكسة .

والموجبات كلية او جزئية ، تنعكس جزئية حينية مطلقة ، ان صدق على الاصل الحيني المطلق ، ومطلقة ان صدق عليه الاطلاق ، وممكنة عامة اذا صدق عليه الامكان العام .

ولايجوز انعكاس الوجبة الكلية كلية ، لاحتمال أن يكون الحمول أعسم بحسب المادة ، مثلما يصدق : كل أنسان حيوان دون كل حيوان أنسان .

وفي عكس الوجبة ، لايلزم انخفاض الجهة الكلية والجزئية . فالانسان ضروري للكاتب ، وليس الكاتب ضروريا للانسان . وكذلك فان تحرك البسد ضروري بحسب الوصف للكاتب وليس الكاتب ضروريا لتحرك اليد .

وفي الضرورية والدائمة والمشروطة والعرفية ينمكس كل واحد كنفسه كها وجهه لانه أن لم يصدق المدعى صدق نقيضه الوجب الجزئي ، وينمكس ذلك النقيض الى مالايصدق مع الاصل ، وأذا كان الدوام مع الكليات لايصدق الا مع الضرورة ، فقد يلزم من كونها دائمة كونها ضرورية كذلك .

ومع قيد المشروطة والعرضية باللادوام ، بجب عكس لازم القيد ، وهـو جزئية موجبة مطلقة ، وضم لازم عكسه الى عكسيهما خاليين عن القيد ، فيصير العكس مشروطا أو عرفيا لادائما لمعض أفراد الموضوع .

ولاجل التخلف في الواد ، فانه لايمكس في السلب باني الوجبات كليسا أو جزئيا، فمن المكن سلب الكاتب عن الانسان، وعن متحرك البد عند التحريك، وامتناع عكسه .

والمتصلة تنعكس موجباتها الكلية والجزئية ، جزئية موافقة للاصل في اللزوم والاتفاق ، وتنعكس سوالبها الكلية كنفسها مطلقا ، ولاعكس لسانبتها .

ولايمكن تصور العكس في المنفصلة ، لانه لاترتيب بين جزايها في الطبع ، بل في الوضع فقط ، فيكون عكسا في اللفظ والعبارة دون المعنى (١) .

وهكذا يستعرض ابن كمونة الغضايا وانواعها ولوازمها وعكسها بتقسيم دقيق وتغريع شامل ، حيث أنه يعتبر القضايا أساسا لفلسفته ولاسيما في هذا الكتاب .

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة .. من لوحة ٢٤٨ .. ٢٠٠٠

### القياس البسيط:

ويرى ابن كمونة ، ان القضايا تكون ذات لوازم عند انضمام بعضيها الى بعض ، وان العمدة منها هو القياس ، ومنه ماهو بسيط ، وهو قول مؤلف من قضيتين يستلزمان لذاتهما قولا مغايرا لهما ، له نسبة مخصوصة الى اجزاء ذلك القول ، ولايسمى قياسا الا ما استلزم قولا يوضع اولا ، ثم يقاس به اجسزاء القياس .

وينقسم البسيط الى : استثنائي ، وهو ماذكرت فيه النتيجة او نقيضها بالفعل ، والى اقترائي أن لم يكن كذلك ، وهو على اقسام :

مركب من حمليتين ، ومتصليين، ومنفصلتين، وحملية ومتصلة ؛ وحملية ومنفصلة ، والركب من حمليتين تشترك مقدمناه في حد اوسط ، لتوسطه بين طرفي المطلوب اللذين يسمى الموضوع فيهما الاصغر ، والقدمة التي هو منها الصغرى والمحمول الاكبر ، والقدمة التي هو منها الكبرى.

ويطلق على نسبة الاوسط الى طر في المطلوب بالحمولية والوضوعية شكل وعلى اقتران الصغرى بالكبرى ، « قرينة وضرب » . فاذا كان الاوسط محمولا في الصغري موضوعا في الكبرى فهو الشكل الاول القريب من طبع الانسان . وان كان محمولا فيهما فهو الثاني ، وان كان موضوعا فيهما فهو الثالث ، وان كان موضوعا في الصغرى محمولا في الكبرى فهو الرابع ، وهو أبعدها عن طبائع الشعر .

وكل شكل تكون قرائنه بحسب تركبه من المحصورات الاربع ويقاس عليها سنة عشر غيرها ، لكن المنتج منها في الاول بحسب بساطة المقدمات أربعة .

وضروب الشكل الاول هي : الاول من موجبتين كليتين والتاني من كليتين كبراهما سالبة ، والثالث من موجبة جزئية صغرى وموجبة كلية كبرى،والرابع من موجبة جزئية صغرى وموجبة كالمثلة والتفصيلات التي اوردها ابن كمونة في نص كتابه،والتي تتملق أيضا بضروب الاشكال الباقية فلا داعي لذكرها هنا اكتفاء بذكرها هناك ، والتي لاتخرج عسن أصول القباس البسيط ، كما هي واردة في كتب المنطق الارسطى وغيره .

والقياس الاستئنائي قريب الى طبع الانسان ، وبتالف من متصلة مسع الاستثناء، او من منفصلة معه . أما الاول فالموجبة الكلية اللزومية أذا أستثنى عين مقدمها انتج عين تأليها ، أو نقيض تأليها أنتج نقيض مقدمها ، لانه متسى وضع الملزوم وضع اللازم ، ومتى رفع الملازم رفع الملزوم ، تحقيقا لملزوم، مثل: أن كانت الشمس طالعة فالكواكب خفية ، كن الشمس طالعة فالكواكب خفية .

ولاينتج نقيض المقدم ولاعين التالى شيئا ، لاحتمال أن يكون التالى اعسم من المقدم ، ولا بلزم من رفع الاخص رفع الاعم ولا وضعه ، ولا من وضع الاعسم وضع الاخص ولارفعه . والاتفاقية لاتفيد باستثناء العين علما ، ولايصدق رفع تاليها(۱) ، الى غير هذا من التفريعات والتفصيلات التي يذكرها هذا المفكر ، والتى ترى عدم ايرادها تفصيلا نظرا لانها تكد الدهن اكثر مما تفيده .

### توابع الاقيسة ولواحقها:

ويذهب ابن كمونة في فلسفته المنطقية ، الى انه قد تؤلف مقدمات ينتسج بعضها نتيجة يلزم من تاليفها مع مقدمة اخرى نتيجة اخرى ، الى أن تنتهى الى الطلوب ، تسمى قياسا مركبا ، موصول النتائج او مفصولها .

وقياس االخلف من الاقيسة المركبة ، وهو اثبات المطلوب بابطال لازم نقيضه المستلزم لابطال نقيضه، ويتركب على وجوه أربعة ذكرها المؤلف بالتفصيل والامثلة .

والقياس المستقيم ، يتوجه اولا الى اثبات المطلوب ، وينالف مما يناسبه، وتكون مقدماته مسلمة او مافي حكمها ، ولايكون المطلوب موضوعا فيه اولا .

وقياس الخلف يتوجه الى ابطال نقيض الطلوب ، مع استماله على ذلك النقيض ولايشترط فيه تسليم المقدمات ، ويوضع فيه المطلوب اولا ومنه ينتقل الى نقيضه ، وقد لايدل على نغس المطلوب ، بل على ماهو اعم منه او اخص او مساو له ، اذا وضع شىء من ذلك وظن انه المطلوب ، ولايتاتى في ذلك صدق المطلوب وأن كان لاينتجه .

<sup>(1)</sup> الجديد في الحكمة - من لوحة . ٢٥٠ - ٢٥٤ .

واذا أخذ نقيض النتيجة المحالة في الخلف ، وقرن مع المدمة الصادقة ، انتج مطلوبنا على الاستقامة ، وهناك أيضا قياس الضمير ، وهو قياس حدقت كبراه أما لوضوحها مثل : هدان خطان خرجاً من المسركز الى المحيط فهما متساويان .

او لاخفاء كذبها ، مثل : فلان يطوف بالليل فهو سارق وتقدير الاول : كل خطين هما كذلك فهما متساويان . والثاني : وكل من يطوف بالليل فهو سارق.

وهناك « عكس القياس »،وهو أن يؤخذ نقيض النتيجة ، ويضم الى احدى القدمتين ، لمينتج مقابل الاخرى ، ويسمى ذلك غصبا ، لنصب التعليل .

و « قياس الدور » ، هو أن تجمل نتيجة القياس وعكس احدى المتدمتين منتجا للاخرى ، وبكون هذا عند تعاكس الحدود ، مثل : كل انسان ضاحك ، وكل ضاحك متفكر ، فكل انسان متفكر ، وكلل متفكر ضاحك ، فكل انسان ضاحك .

وهناك مايسمى « استقراز النتائج » ؛ وهو أن يستنتج من القياس المنتج بالذات نتائج آخرى بالعرض لازمة لنتيجته الذاتية ، وهي كسلب نقيضها ، وعكسها وعكسما وعكسما وعكسما بقيضها ، وجزليات تحتها أو معها .

ويكتسب القياس من الحمليات الاقترانية بتحليل حسدى الطلوب الى ذاتياتها وعرضياتها اللازمة والمفارقة ، ثم محاولة وسط تقتضي تأليفا بينهما منتجا له أيجابا أو سلبا .

والقياس الشخصي لايطلب في العلوم ، وعلى هذا يقاس الحال اذا كان المطلوب متصلا أو منفصلا ، وتحليل القياسات الركبة يكون بتخليص الحدود والمقدمات عن الزوائد، والنظر في اشتراك بعض المقدمات مع بعض ومع المطلوب، ليطلع على تاليف كل قياس منها .

وقد احتيج اليه ، لانه لبس كل نتيجة في العلوم ، تورد حجتها على نظم مستقيم ، اى على هيئة شكل اقتراني او استثنائي ، بل قسد تحرف بزيادة وحذف وتغير . ويجتهد في تلفيق المقدمات المتحيزة على نسق الاشكال ، مشتركة في أمر منتهية الى المطلوب .

فاذا لم يناسب المطلوب بحال ، فليس بقياس ، وكثيرا ماتقسع المناسبة بواسطة المنى دون المبارة ، ولذا وجب أن يجرد النظر الى المنى ، دون التفات الى الالفاظ ، مع الاحتراز من اشتباه المعدولة مع السالبة ، والا يكون التحليل ناقصا (۱) . هذا وبالرغم من هذه التغريعات فان ابن كمونة يصرح بأنه قد مال الم الاختصار فيها . .

### الصنائع الخمس:

الصنائع الخمس في المنطق التي ذكرها ابن كمونة هي : البرهان والجدل والخطابة والشمر والمفالطة .

فالبرهان : قياس مؤلف من مقدمات بقينية ، لانتاج نتيجة كذلك. ومعنى البقين حكم على الحكم التصديقي بالصدق على وجه لايزول. واذا كانت اليقينات مكتسبة فتنتهي الى مبادىء واجبة القبول ، غير مكتسبة ، وهي سبعة مبادىء: الاوليات : ويكفي في الحكم بها مجرد تصور طرفيها مثل : الكل اعظم من جزئسه .

والمحسوسات : بحكم بها العقل جزما بواسطة الحس الظاهر،مثل :النار حارة . وماادركه الحس ولم يجزم به العقل فهو خارج عن ذلك .

والوجدانيات : ماتدركه النفس بداتها ، أو بحس باطن بالوجدان ، كعلمنا بأن لنا فكرة .

والجريات : يحكم بها العقل ، لتكرر الاحساس الذي يتأكد معه عقد جازم لايشك فيه .

والمتواثرات: ماتحكم بها النفس يقينا ، لكثرة الشهادات بامر محسوس ، ويكون الشيء ممكنا في نفسه ، وتامن النفس من التواطؤ على الكذب .

و فطريات القياس : وهي التي يصدق بها، لاجل وسط لايعزب عن الذهن، كالعلم بأن الاثنين نصف الاربعة .

والحدسيات : ماحكمت به النفس بقينا لقرائن غير التي في المبادىء السابق ذكرها ، وليس على المنطقي أن يطلب السبب فيه .

 <sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ من لوحة ١٥٢ \_ ٢٥١ .

ولاشيء من تلك المبادىء حجة على الفير ، اذا لم يحصل له البقين منها . وليس من شرط مايجب قبوله أن يكون قضية ضرورية .

وهناك مايسمى برهان لم ، وهو الذي يعطى علة الوجود والتصديق معا، مثل : هذه الخشبة مستها النار ، وكل كدر محترق ، فهذه الخشبة محترقة فالاوسط هنا مم كونه علة التصديق هو علة الحكم بالاكبر على الاصغر .

وهناك برهان « ان » وهو الذي يعطي علة التصديق فقط ، مثل : عده الحمى تشتد غبا ، وكل حمى كذلك فهي محرقة . وقد يكون الاوسط هنسا معلولا للحكم ، فيسمى « دليلا » مثل : هذه الخشبة محترقة ، وكل محترق فقد مسته الناد .

والجدل: صناعة علمية يقتدر معها الانسان على اقامة الحجة من القدمات المسلمة ، على اى مطلوب يراد ، وأى وضع يتفق على وجه لايتوجه اليه مناقضة حسب الامكان .

والذي يقوم بنقض الوضع باقامة الحجة بسمى سائلا ، وغاية سعيه ان يلزم ، وحافظه يسمى مجببا ، وغاية سعيه الا يلتزم ــ وللجدل مبادئه العامة ، أو الخاصة وهي مسلماته ، والتي هي بحسب كل شخص ، فعند السائل هي مايتسلمه من المجيب ، وعند المجيب هي المشهورات .

ومنها الواجب قبولها ، من حيث عصوم الاعتراف بها ، ومنها الآراء المحمودة وهي التي لو خلى الانسان وعقله المجرد وحسه ووهمه ، ولم يؤدب بقبول قضاياها والاعتراف بها، ولم يستدع اليها ما في طبيعة الانسان من الرحمة والخجل والانفة والحمية ، لم يقض بها الانسان طاعة لمقله او وهمه او حسه، مثل حكمنا بأن اخذ مال الغير قبيح ، والكذب قبيع ، وقد تكون هذه صادقة او كاذبة ، وقد تكون عامة يراها اهل صناعة منسلا دون غيرهم ، وقد بكسون المتقابلان مشهودين حسب رابين او غرضيين ،

على أنه لايلزم المجدل أن يستعمل الحجج التي تنتج حقيقة ، بـــل قد يستعمل ماينتج بحسب الشهرة ، أو تسليم الخصم ، مع أنه قد يكون عقيما في نفس الأمر .

وللحجج العقلية فوائد ، منها : الزام المبطلين ، والـذب عن الاوضاع ، واقتاع أهل التحصيل من العوام والمتعلمين القاصرين عن البرهانيات . ومسن خلال المجادلة قد يلوح برهان من أحد المتناقضين بحصل منه رباضة للخاطر .

والخطابة صناعة علمية بمكن معها اقناع الجمهور ، فيما يراد تصديقهم به ، بقدر الامكان ، ولها ثلاثة مبادىء : القبولات ممن يوثق بصدقة أو يظن صادقا ، والمشهورات في أول الامر ، وهي التي تذعن لها النفس في أول اطلاعها عليها ، فأذا رجعت إلى ذاتها عاد ذلك الاذعان ظنا أو تكذيبا مثل « أنصر أخاك ظالما أو مظلوما » لانه عند التأمل يظهر أن الظالم ينبغي ألا ينصر ، وأن كان أخا.

والمظنونات تميل النفس اليها مسع شعورها بامكان مقابلها ، فالمتسسج يستعملها جزما لكنه يتبع فيها مع نفسه غالب الظن ، مثل : فلان يتكلم مسع الاعداء جهارا ، فهو متهم ، وقد يكون مقابله مظنونا باعتبار آخر مثلها يقال هذا بعينه في نفس التهمة عنه . ويستعمل فيها من الحجج مايظن منتجا ، كما ينتفع بها في تقرير المسالح الجزئية المدنية ، واصولها الكلية كالمقائد الالهية والقوانين العملية .

وبعضها قد يكون منبها للنفس على تحصيل العلم اليقيني ، او معدا لها لقبول ذلك من مبدئه ، وربما تكون هذه الفائدة قاصرة على بعض الاشخاص دون بعض .

والشمر صناعة علمية يقتدر معها على ايقاع تخيلات تصير مبادىء انفعالات نفسانية مطلوبة ، ومبادؤها المخيلات التي تؤثر في لنفس النساطا أو انقباضا ، أو تسهيل أمر أو تهويله أو تعظيمه أو تحقيره ، فالمسل مثلا يقال له مقىء للتنفير من أكله ، وهذه قد تصدق وقد تكذب،أو ربما زاد تأثيرها على التصديق وان لم يكن معه تصديق .

والتخيل محاكاة ، وهذه تغيد التذاذا وتعجبًا كالتصوير وان كان لشيء غير جميل ، ولذا كانت النفوس العامية مطيمة له أكثر من طاعتها للاقناع. وليسن شرطا في الحجة الشعرية ، ان تكون منتجة في نفس الامر ، بـل بحسب الاقتاع والتخبل فقط ، وتشترك الشعريات والغطابيات ، في الساون الدينية والدنيوية .

والمالطة هي ان يؤتى بما يشبه برهانا أو جدلا وليس هو ، وموادها عي المشبهات بغيرها ، وتنقسم الوهميات والمشبهات ال مايتوسط اللفيظ ، والى مايتوسط المعنى .

والذي يتوسط اللغظ قسد يكون باعتبار الفراده في جوهره او احوال العرضية ، كاختلاف الاعراب والبناء والاعجام والشكل .

وقد يكون باعتبار تركيبه في نفس التركيب ، وهو الاستراك التركيبي ، مثل : كل مايتصوره العاقل فهو كما يتصوره ، فتارة يرجع الى العاقل وتارة الى المعقول ، وربما اشترك بين الخبر والانشاء مثل : بعتك هذا الثوب ، وقد يكون في وجود التركيب وعدمه ، كما يصدق القول مفردا ، فيتوهم مؤلفا مثل : زيد شاعر جيد ، فيظن جودته في الشعراء ، ويصدق مؤلفا فيتوهم مغردا مشل : الخمسة زوج وفرد ، فيظن أنه زوج مفردا .

وما يتوسط المعنى قد يكون في احد جزئي القضية ، أو فيهما معا ، ومافي احدهما قد يورد أو لايورد، فأن لم يورد بل أورد مايشبهه من اللوازم والعوارض، سمى اخذ ما بالعرض مكان ما بالذات ، مثل من رأى انسانا أبيض يكتب فظن أن كل كاتب كذلك ، فأخذ الإبيض مكان الكاتب .

فان أورد واخذ معه ماليس منه، أو حدف عنه ماهو منه، كالقيود والشروط سمى سوء أعتبار الحمل ، كمن يأخذ غير الموجود على وجه مخصوص غير موجود في نفسه .

ومافي جزئي القضية معا فهو ايهام المكس ، مثل من راى الخمر احسر مالما فظن ان كل احمر مالع هو الخمر .

والوهميات ليس الا قضايا كاذبة ، يحكم بها الوهم الانساني في المعتولات الصرفة حكمه في المحسوسات ، ويقضي بها قضاء شديد القوة ، لانه لايقبسل

مقابلها . أذ هو تابع للحس ، فما لابو من المحسوس لا يقبله ولذا يفكر نفسه ويساعد العقل في مقدمات ناتجة لنقيض حكمه ، وعند وصوله الى النتيجة برجع عما سلمه . وقد بشاكل القضايا الاولية ويشتبه بها، مثل الحكم بان كل موجود له وضع ، وأن الملاء لابد له من خلاء البه ينتهى اليه .

وأفعال المفالطين قد تكون في القول المطلوب به انتاج الشيء ، وقد تكون في أشياء خارجة عنه مثل تخجيل الخصم وترذيله والتشنيع عليه وقطع كلامه والاغراب عليه في اللغة . ونسبة كلامه الى الكذب بتأويل .

وتوجد بعض القضايا المركبة التي لاتدعي القياسية في تركيبها ، مثل جمع المسائل في مسالة ، كقولنا : الانسان ، وحده : ضحاك ، فانه قضيتان عسلي صيفة قضية واحدة . فالقضيتان هما : الانسان ضحاك ولاشيء غير الانسان بضحساك .

ولاتتم للمغالطة صناعة ، لولا القصور ، وهو عدم التمبيز بين ماهو النسيء وما هو غيره .

ومن فوائد صناعة المفالطة، انها تعصم صاحبها من ان يغلط في نفسسه او يغلطه غيره ، وتعينه على مغالطة المفالطين ، وقد يستعملها الانسان امتحانا او عنادا ، لغرض ما .

ويامن الفلط من تصفح الحجة وأجزاءها فوجدها على مايتهى مسادة وصورة ، ولفظا ومعنى ، مركبة ومفردة ، ومما بشحد الذهن ويعين على هذا التصفح كثرة الإطلاع على المفالطات وحلولها .

وهناك نكت لطيفة ينتفع بها في التدرب ورياضة الخاطر ، مما يقصد به التفليط ، وهي خمسة :

الاولى منها : يدعى أن الخلاء موجود ، لان وجود الخلاء لو لم يكن مستلزماً لارتفاع الواقع لكان واقعا ، لكن القدم حق فالتالي مثله ، ولو لم يكن واقعا لكان الواقع نقيضه ، فيكون وجوده مستلزما لارتفاع الواقع ضرورة أن وجوده مستلزم لارتفاع نقيضه ، وهكذا مما فصله أبن كمونة ، ومما يحتاج تصوره الى دقسة كبيرة .

والثاثية قولنا : بعض الجسم ممتد في الجهات الى غير النهاية ، فلو لسم . بصدق لصدق : لاشيء من الجسم بممتد في الجهات الى غير النهاية ، وينعكس: لاشيء من الممتد في الحهات الى غير النهاية بجسم ، وهذا كاذب ، لصدق : كل ممتد في الجهات الى غير النهاية جسم . فان موضوع الجزئية صادق ، لانه لم يقيد بالوجود الخارجي ، ولان بعض الاجسام في الذهن .

والثالثة: ان ثبوت الامكان لايلزم منه امكان الثبوت ، ودليل منع اللزوم ان الحادث يثبت امكان وجوده في الازل ، ولايمكن ثبوت وجوده في الازل . فهنا ثبت الامكان دون أن يمكن الثبوت . وأن الامكان لايمكن تعقله الا مضافا إلى شيء يكون امكانا له .

والرابعة : لنفرض شخصا ما دخل منزلا ثم قال : كل كلامي كاذب في هذا البيت ، ثم خرج منه .

فان كان قوله صادقا بلزم كونه كاذبا ، لانه فرد من افواد كلامه ، فيصدق ويكذب معا ، وان كان كاذبا فيعض كلامه صادق في هذا البيت ، فان كان الصادق هذا الكلام فقد صدق وكذب معا ، أما اذا كان الصادق غيره وهو كاذب في نفسه ، فيلزم صدقه وكذبه معا .

وحيث أنه أخبر عن نفسه ، فأن الخبر والمخبر عنه واحد ، فلا بكون صادقا ، لان مفهوم الصدق مطابقة الخبر للمخبر ، ولاتصح المطابقة دون أثنينية ما ، وهي هنا مفقودة ، فهو كاذب ، لانعدام المطابقة المذكورة الى غير ذلك .

الخامسة: أن المتصلة الكلية لاتصدق البتة ، وحتى لو كان تاليها عنين مقدمها . وأن تالي المتصلة أن كان لازما في الموجبة أو غير لازم في السالبة ، على كل تقدير من التقادير مطلقا ، من غير تقبيد هذه التقادير بما يمكن اجتماعه مع المقدم ، فمسلم أنها لاتصدق .

وان كان لزومه أو عدم لزومه على التقادير المكنة الاجتماع مع المقدم ،

جاز صدقها مع صدق الخبرية التي ليست كذلك ، لما هو معروف في تتألسج المتصلات الاقترائية كاذا كان القدم ممتنعا في مقدمات القياس (١) .

ويرى ابن كمونة أن هناك ضوابط كثيرة يستعان بها على حل المالطات ، لكنه لم ير داعيا لذكرها ، ويضيف أن الاعتماد في ذلك على العطرة السليمة ، بعد معرفة القوانين والتدرب باستعمالها .

 <sup>(</sup>۱) الجديد في الحكمة - من لوحة ٢٥٦ - ٢٦٠ .







# المبعث الاول

## الالوهية

### ١ \_ أثبات واجب الوجود:

حاول أبن كمونة أثبات وجود الله تعالى ، ويسميه « واجب الوجود ، • فهو يرى ـ مثفقا مع السابقين ـ أنه لو لم يكن في الوجود موجود واجب الوجــود ، لكانت الحقائق والماهيات الموجودة كلها ممكنة الوجود ، فتفتقر الى وجود علة، ولذا وجب انتهاؤها الى علة غير معلولة وهي واجب الوجود .

وكذلك فان كل موجود ممكن ، ولابد لكل فكرة من علة موجودة معه ، فان افتقرت تلك العلة الى علة ، كان باطلا ، لوجود الدور ، وان الله سبحانه خارج عن كل الممكنات جملة وآحادا ، فهو بالضرورة واجب الوجود لذاته .

وأيضا قان الموجودات محتاجة في وجودها الى مرجع ، واذ كان الواجب هكذا فهو منتهى العلل ، والا كان ممكنا • واذا كان موجودا فليس بسمتنع ، فتعين كونه واجبا •

وكذلك فان هناك بعض الموجودات التي تنصف بالثبات مثل الجوهر المدرك لذاته في النفس، فثبات مجموع المكنات واجب بالخالق تعالى (١) •

وهكذا يبرهن ابن كمونة على أثبات وجود الله تعالى بطرق عقلية تستنسه الى الكائنات المكنة •

وهذا الاستدلال قد سبقه اليه ابن سينا وعرف بين الفلاسفة بدليل والواجب والمكن ، (٢) .

### ٢ \_ وحدة واجب الوجود:

يرى أبن كمونة أن واجب الوجود وأحد ولايقال على كثرة،وكل ماهو وأجب الوجود لذاته فان نوعه لابد وأن ينتصر في شخصه ٠

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة ... لوحة ٢٥٢ .. ٣٥٣ .

 <sup>(</sup>۲) أبن سينا: الاشارات ۳: ۲۹٤ \_ تحقيق سليمان دنيا \_ دار المعارف بمصر
 ۱۹۰۸ -

فلو حصل اثنان من واجب الوجود لاشتركا في الماهية ، وامتازا بالهوية ، فيكون كل منهما مركبا مما به الاشتراك ومما به الامتياز ، وكل مركب مفتقر الى جزئه فلا يكون واجبا بذاته ·

وليس بجائز أن يفرض الامتياز بالفصول بين شخصين من النوع الواجبي ، فيلزم هنا أن يكون وجود الواجب ممللا بغيره ، فلا يكون واجبا ·

ولو حصل واجبان للوجود من نوع واحد،فان هوية واجب الوجود أن كانت علة لماهيته في الخارج ، فالواجب لذاته معلول للغير ، فيكون ممكنا ، وكذلك لو كان الواجبان معلولى علة واحدة · وهذا باطل على فرض وجود أثنين ·

قابن كمونة يعاول بالبرهنة العقلية أثبات أن نوع الواجب لايدخل تعته شخصان فاكثر ، ولهذا أمتنع تماما أن يوجد شخصان هما واجبا الوجود ، من نوع واحد ، أو أكثر من نوع .

ومن المحال أيضا ، صدور هذا الكون عن واجبين معا ، لارتباط أجــزاء العالم ارتباطا شديدا مثل شخص واحد ، وفيه اتحاد بين أعراضه وجواهره ، فهو اذن واحد فلو اجتمع عليه تأثيرا وتدبيرا واجبان أو آكثر لحدث بطلان كبير ، سواء أستبد أحدهما أو كلاهما بالامور ، وبذلك يكون الواجب واحدا (١) ،

ويتفق رأى ابن كمونة هنا في وحدانية الله مع ماذهب اليه أبن سينا من قبل في قوله : « الواجب لذاته وحداني » ، لا يجوز أن يكون وجـــوب الوجـود لشخصين ٢٠) .

### ٣ \_ تنزيه واجب الوجود:

يوضيح هذا المفكر أن الله تعالى واجب الوجود ، ومن الحق ألا تسساوي حقيقة حقيقة أى ممكن ، لعدم تساوي الواجب والممكن في الوجوب والإمكان،فيكون كل واحد منهما ممكنا واجبا معا ، وهو باطل .

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣٥٦ .

<sup>(</sup>٢) أبن سينا : الهداية ص ٢٦٠ ، ٢٦١ •

ولايشاركه سبحانه شيء من الاشياء ، في معنى جنسي أو نوعي ، فالواجب منفصل بذاته •

وهو ايضا ليس مركبا ، والا لاحتاج الى جزئه ، فيكون ممكنا ولو كان كل واحد من أجزائه وأجبا ، لكان وأجب الوجود أكثر من وأحد ، وهو بأطل أيضا ، وليس الواجب بجسم ، لانه ليس مركبا ، فكل جسم طبيعي فيه تكئسر بالقسمة الكمية والمعنوية الى هيولى وصورة ، وأذا كان الواجب ليس بجسم ، فهو أيضا ليس بجوهر ، لان الجوهر يتناول ما وجوده غير حقيقه ، وليس مكسدا الواجب ،

وينزه أبن كمونة أيضا واجب الوجود ، عن أن يكون له ولد ، لان التوليد انفصال بعض أجزائه ثم تربيته ، فيصبح مساويا له في الذات والحقيقة ، وهذا (غير مصور في الذات الني هي غير مركبة ،

كما ينفي عن الواجب سبحانه العلول والند والضد ، وكونه محلا للعوادث. وجواز العدم عليه سبحانه (١) ٠

و للاحظ أن أبن كهونة هنا ينفي شبهة قد ترد عليه بسبب (عتناقه مذهب الفيض ، حيث يرى أن الكائنات رغم صدورها عن الله تعالى فهي لاتشبهه • وقد ذهب افلوطين من قبل الى مثل هذا حيث نبه على أن النفس مختلفة عن الله وأن كإنت مستمدة منه ، ولذلك فهي تحبه بالضرورة حب الجميل للجميل (٢) •

## ٤ - جملة صفات واجب الوجود :

يستدرك ابن كمونة بعد أن ذكر مايدل على سلب الصفات غير اللابقة بالذات الالهية تنزيها لها ، فيذكر صفات أيجابية فعالة لئلا يقع في خطأ الافراط في الجانب السلبى • حتى يصل الى مرتبة التعطيل ، كما فعل أرسطو •

. ويرى ابن كمونة وجوب وصف واجب الوجود بكل صفة تليق به · فالواجب مجرد عن المادة ، وليس معتجبا عن ذاته ، فيكون نفس وجوده هو معقوليته لذاته ·

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣٥٧ ·

<sup>(</sup>٢) د ٠ محمد كمال جعفر : في الدين المقارن ص ٣٥ ــ ٣٦ وانظر ص ١٩٦ ٠

كما يجب أن يكون علمه التام بذاته سبحانه ، علة تامة للعلم التام بمعلوله القريب ، ولايتم العلم بالعلة التامة دون العلم بوجه استلزامها لجميع ما يلزمها لذاتها ، وعليه فهو يعلم جميع مابعد المعلول الأول في سلسلة المعلولات المترتبة ، وكما ان الواجب سبحانه يدرك ذاته دون افتقار الى صورة زائدة ، فكذلك ادراكه لما يصدر عن ذاته بنفس صورة ذلك الصادر عنه التي هي حاضرة له دون انطباع ما ، ومثل هذا ادراكه لسائر معلولاته ،

فالواجب يعقل ذاته ، ويعقل ماسواه ، لحصوله له ضرورة كونه فاعلا له ٠ ولا يعزب عن الواجب شيء من صور الموجودات الكلية والجزئية ، دون حصول صورة فيه ٠

وان علم الواجب بجميع ذلك ، أنما يكون على الوجه الذي لايتغير ، فمسن المكن له سبحانه ادراك الجزئبات المتغيرة على وجه لايلحقه التغير .

وعليه بهذه الاشياء انها هو بعينه صدورها عنه ، كما أن عليه بعليه بذاته هو نفس وجوده • وعليه بالامور المكنة انها هو يقيني ، ولايصح أن يكون ظنا بحال ما •

واذا كان الحي عبارة عن الدراك الفعال ، فان الواجب لذاته حي ، والعلم والحياة من الكمالات التي هي غير زائدة على الذات .

والواجب سبحانه \_ فوق هذا \_ عالم بفعله ، وعلمه فعلى ، ولامكره له على الفعل ، ولامكره له على الفعل ، فهو مريد لكل افعاله ٠

وهكذا ينعت ابن كمونة ، واجب الوجود بانه قادر وحكيم وجواد وحق (١) ونجد هذه الصفات متفقة مع صفات الله لدى ابن عطاء الله (٢) .

## ه \_ استحالة كثرة الواجب بسبب الصفات:

وينفي أبن كمونة أن تكون صفات الواجب سببا في أتصافه بكثرة ما · فعلمه

١١) الجديد في الحكمة : ٣٥٩ ــ ٣٦٠ ٠

<sup>(</sup>٣) أبن عطاء الله السكندري : الله ص ٤٠٠

سبحانه بذاته هو نفس داته (١) لازائد عليها ، وكذلك علمه بعلمه بذاته · وعلمه بمعلولاته ليس بزائد عليها ، وهو لايحوج الى صفات متقررة في ذاته · ولسوازم الواجب الموجودة عنه ، بعينها المقولة له ، وعليه فان علمه هو قدرته ·

وكذلك فان قدرته سبحانه هي حياته ، وليست الحياة من الواجب سوى العلم وجميع ذلك بذاته ، وارادة واجب الوجود ليست مغايرة الذات لعلمه الذي هو ذاته مع أعتبار سلب ما .

ووحدانيته تقتضي سلب الشريك والنظير والانقسام ، وقدمه يقتضي سلب البداية عن وجوده ، وكرمه ورحمته معناهما أضافته الى أفعال صدرت منه ·

وعلى هذا فان صفات الواجب التي هي غير ذاته ، لابد وان تكون سلبية ، فليس بجسم ولا جوهر ولاعرض ولاحال ولامحل · أو اضافية من حيث أنه مبدأ وفاعل · · · الخ ·

ومن الواجب أن ترجع اضافات المواجب كلها الى أضافة واحسدة ، لان الاضافات المختلفة توجب اختلاف حيشيات فيه ، فكانت ذاته فتقوم من عدة اشياء وليست الجقيقة كذلك ، ومن الاضافات والسلوب تتفرع صفات لاسبيل لحصرها مثل : الخالق البارىء المصور القدوس العزيز الجبار (٢) ، ، ، الغ .

### ٦ \_ أفعال الواجب:

لقد أبطل أبن كمونة أن تكون الاجسام بأسرها هي الصادر الاول ، سسوى المعقل ، فهو الذي يصدر أولا عن واجب الوجود • ويجب أن يكون الكمال الفائض على المعلول الاول من مبدئه ، لوجوب كون المعلول مناسبا للعلة ومشابها لها . وهو بالصورة أشبه مبدأ لكائن صوري .

وعلى هذا فالكل معقول اللواجب ، ومنه مايصدر عنه بلا واسطة ، وهسو المقل الاول،ومنه مأصدر عنه بواسطة أو وسائط بمثابة شروط لوجود مايتلوها في مرتبة ، الوجود .

<sup>(</sup>١) وهده مقالة المعترلة بغية الحفاظ على مبدأ التوحيد اذ كانوا يعتقدون أن زيادة الصفات على الذات تؤدى الى تعدد القدماء مما يبطل مبدأ التوحيد •

۲۱ه ـ ۳٦٥ ـ ۳٦٥ ـ الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣٦٥ ـ ٣٦٥ .

وان جميع الاضافات والسلوب ، التي تصدق على الواجب لذاته ، لاتوجب صدور الكثرة عنه .

فقد يبدع واجب الوجود جوهرا عقليا ، ويبدع بتوسطه جوهرا عقليسا وجرما سماويا ، ومن المستحيل على البشر حصر عدد هذه الاجرام والعقول والنفوس .

ويبندىء الوجود من الاشرف فالاشرف على مراتبه ، وان الذي له الشرف الاعلى دون تناه ، هو الواجب الوجود ، كما ان اشرف المكنات هو العقول على المختلفها في الرتبة ، والذي يفوقها شرفا ، هو العقل الاول .

والواجب واجب في ذاته ، كما هو واجب في فاعليته ، والا لتوقف تأثيره في معلوله الاول ، على آخر بترجم به وجوده عنها .

وان العالم حادث بأسره بالحدوث الذاتي ، ولا الزماني فحال ابدية وجود الواجب كحال ازليته ، للزوم كليهما عن عدم تغيره .

على انه لايجوز أن يفعل واجب الوجود لفرض ، والا كان مستكملا بفعله ، سواء كان العرض عائدا الى ذاته أم الى فعله ، وجميع الخبرات فائضة من كمال الواجب على الفير ، وارادة الخير للفير هو من كماله ، فليس في الوجود سوى الواجب ومايحدثه سبحانه من آثار (١) .

## ٧ - عناية الواجب بالكون:

يرى ابن كمونة أن الله تعالى واجب ولايفعل لفرض ، فليس من سبيل لانكار اثار الله تعالى في هذا الكون ، مما لايصدر اتفاقا .

فهذا النظام المحكم صادر بحكمة ونظام ، وذلك راجع الى ان الاول تعالى عالم لذاته بما عليه الوجود في نظام الخير ، وأنه علة الكمال والخير ، وهو أيضا راض به ، وعاقل لنظام الخير على الوجه الابلغ في الامكان ، وهذه هي عناية الله بمخلوقاته .

 <sup>(</sup>۱) الجديد في الحكمة - لوحة ٣٦٦ - ٣٦٧ .

ان صدور الموجودات عن ذات الواجب ، على أتم نظام وأحسن ترتيب ، لان ذات الواجب هي الكمال المطلق ·

ولا يزيد علم الواجب بذانه على ذاته ، ولا علمه بمعلولاته على وجرد تلك المعلولات ، ولذا لا يمكن تقدم علمه بلوازمه عليها ·

وليس في الموجودات أي أمر خاضع للاتفاق ، بل جميعه اما طبيعي بحسب ذاته ، كحركة الحجر الى أسفل ، واما طبيعي بالقياس الى الكل ، وان لم يكن طبيعيا بالقياس الى ذاته .

ويورد ابن كمونة تماذج من عجائب آثار عناية الباري، بمخلوقاته ، لا سميما في الانسان جسدا وروحار١) ، وفي النبات ، والمادن وظواهر الكون من السحب والرياح وغير ذلك من الإجرام السماوية ،

وكل ما يحتوي عليه العالم من نظام واتقان ، يدل على أنه لا خير في الامكان الا ويتملق به علم الخالق الواحد ، وارادته وقدرته وجوده تفتضي إيجاده أولا وقبل كل شي،(٢) .

ويختلف هذا عن رأي أرسطو الذي ذهب الى أن الله يتجامل وجود العالم بعد خلقه له(٣) ·

<sup>(</sup>۱) نجد هذه الفكرة لدى كثير من الفلاسفة والصوفية وبعض علما الكلام ونسمى هذه الفكرة العالم الصفير والعالم الكبير Micnocosm = Macrocosm انظر : د · جعفر : التصوف طريقا وتجربة ومذهبا ، ومثل الكندي والغزالي والايجي ، حيث يتفقون على أن الانسان مختصر من الكون \_ راجع : الكندي الابانه عن سجود الجرم . . ص . ٢٦ ، الغزالي : كيمياء السعادة ص ٩٣ الايجي : جواهر الكلام ص ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) الجديد في الحكمة  $_{-}$  لوحة  $_{777}$   $_{-}$   $_{777}$ 

<sup>(</sup>٣) رسل: تاريخ الفلسفة الفربية ص ٥٥) .



# المبعث الثاني

### المقول وآثارها في المالم الجسماني والروحاني

### 1 ـ المقول مصدر وجود النفوس كلها:

يذكر ابن كمونة أن مما لاشك فيه أن النفوس الارضية والسماوية ممكنة الوجود ، لا واجبة الوجود . وكل ممكن الوجود يستدعى علة .

ولا يجوز أن تكون علة النفس القريبة هى الواجب الوجود ، لان النفوس كثيرة ، وواجب الوجود واحد حقيقى لايصدر عنه بلا واسطة ، اكثر من معلول واحد فلا بد وأن يكون لبعضها علة قريبة ، غير واجب الوجود . وهذه الفكرة « لايصدر عن الواحد الا واحد » لعبت دورا كبيرا في تبرير نظرية الفيض لسما ورثتها الفلسفة من الافلاطونية الحديثة . وقد خدع بهذه الفكرة كثيرون من الفلاشفة اسلاميين وغيرهم .

والنفس من حيث هي نفس لاتوجد الا متملقة بجسم ، فلا يتقدم وجودها على وجوده ، وما لايصدر عنه الا واحد ، لاتصدر النفس والجسم عنه الا مما ، وعليه فالتفس من حيث هي نفس تكون علتها القريبة غير واجب الوجود للماته ، وذلك الفير لا يصلح أن يكون عرضا ، لانه أضعف من الجوهر ، قان المالول يجب الا يكون آكد وجودا من العلة ، بل لايصح أن يضاويها .

ومن المحال ان تكون العلة جسما لانه لا يمكنه الاستقلال بالتأثير ولان الجسم مركب والنفس بسيطة ، ولا يغمل المركب في البسيط . ومن المحال المضا أن يكون فاعل النفس نفسا آخرى غيرها . فلم يبق الا المقل المطلق هو الذي يصلح أن يكون علنها الفاعلية دون واسطة (1) . فكل النفسوس تستند في وجودها البه ( ٢ ) .

<sup>(</sup>١) في التراث الاسماعيلي ان العقل الاول مخلوق وهو مجمع الصور قيس بن منصور ، رسالة الاسابيع ص ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) التجديد في الحكمة \_ لوحة ٣٣٨ \_ ٣٣٩ .

ومن الجدير بالذكر أن نظرية الفيض هذه تعتبر غريبه عن تعاليم الاسلام وقد اعتنقها بعض فلاسفة الاسلام ليفسروا المعرفة الانسانية بأنها فيض مسن اخر العقول العشرة (١) وليشرحوا قضية الخلق شرحا يدنيه من العقول في زعمهسم .

وان فلسبغة الفيض هذه لتلغى فكرة الجزاء في الشرائع الالهية ، لما فيه من الجبرية ، بل انها تجعل الخلق ذاته عملية جبرية تصدر عن الاله بلا ارادة هذا يناقض الفكرة الاساسية في الاسلام .

### ٢ \_ اخراج العقل للنفوس من القوة الى الغعل :

يذكر ابن كمونة مبدأ يحسبه بديهيا وهو أنه : ليست ذات الثمىء في أمر من الامور ، هى التي تخرج الشيء من القوة الى الفعل ، فلو اقتضت ذلك لما كانت بالقوة أصلا ، وهذا محال ،

والبسيط الواحد من حيث هو بسيط وواحد ، لايصح أن يفعل ما كان قابلا له قبل أن يفعله ، والا لكان فعله بجهة وقبوله باخرى مما يشعر بحدوث التغير في الذات ، وهو باطل .

ولابد من مخرج للنفس ( ٢ ) الني كانت عاقلة بالقوة ، ثم صارت عاقلة بالغمل . أن تخرج الى الغمل بعقل .

فالنفس اذا غابت عنها صورة معقولة ، فقد تفتقر في استعادتها الى كسب جديد ، وقد لاتفتقر في استعادتها الى ذلك ــ والصورة المدركة اذا كانت حاضرة عند القوة المدركة لم تغب عنها القوة ما كانت مدركة لها بالفعل .

وبهذا وجب أن تزول الصورة المفيب عنها ، عن القوة المدركة زوالا تاما .

<sup>(</sup>١) المرحوم الدكتور قاسم : المنطق الحديث ص ٢٤٢ ، ط ٦ – ١٩٧٠

 <sup>(</sup>۲) يرى ابن عربى أن النفس الكلية هي اللوح المحفوظ وهي ايضا من الملائكة الكرام راجع له: الفتوحات ٢: ٤٢٧ ، عقلة المستوفز ص ٤هـ

إما اذا زالت ولم تتحفظ في قوة اخرى تكون بمثابة الخزانة لها . افتقرت انقوة المدركة في استمادتها الى تجشم كسب ، كالذى كان في ادراك تلك الصورة أولا . أما اذا انحفظت في قوة أخرى كالخزانة لم تفتقر القوة المدركة في استمادتها الى أكثر من مطالعة الخزانة والالتفات اليها دون حاجة الى الاكنساب . ولوحدث أن افتقرت الى تجشم كسب جديد لكان الذهول والنسيان واحدا .

واذا غابت الصورة العقلية دون أن يفتقر استرجاعها الى كسب جديد ، فلا بد وأن تكون محفوظة في شيء والا لم تسنفن عن تجشم هذا الكسب .

وهذا الشيء لابجوز أن يكون جسما ، فلا بد وأن يكون جوهرا عقليها او ينتهى الى جوهر عقلى (١) . وليس هو الواجب الوجود .

وهذا الجوهر المجرد هو الذي يعطى النفوس كمالها ، ونسبته الى النفوس المشمس الى الابصار بل هو أتم (٢) .

وهو كالخزانة للمعقولات اذا اقبلنا عليه قبلنا منه . والاتصال الذي بقع بين نفوسنا وبينه هو الذي يرسم فيها الصورة العقلية ، ولايكون هذا للنفس الا اذا اكتسبت ملكة الاتصال بذاك الجوهر العقلي .

وان تصرف النفس في الصور الخبائية والمعانى والاحكام التي في الحافظة يتوسط القوة الفكرية ، بفيدها استعداد الاتصال بالفعل المفارق ، وحصول صور تناسب ذلك الاستعداد ،

ي وفي الاطفال نجد جوهر النفس خالياً عن كل صورة عنلية : ثم تحصل له المعقولات البديهية دون تعلم ولا روية : وليس حصولها فيه بمجرد الحسر والتجريصة (٣) .

<sup>(</sup>١) في الافلاطوبية المحدثة أن العقل الاول ليس جسما – برقلس: الايضاح في الخير المحض ص ٣٣ . وعند الدروز أنه نور كلي وجوهر أزلي \_ النقط والدواير ص ٧ .

<sup>(</sup>٢) أنظر تفصيل ذلك في نطاق التصوف رسالة الحروف لسهل بن عبد الله التستري ( من التراث الصوفي جد ١) .

 <sup>(</sup>٣) هذا أيضا لا يناقضه اعتياد الأطفال على الحواس والمحسوسات.

وان اللذة الحقيقية هي اللذة العقلية ، وهي الكمال الحقيقي للنفس . والعقل هو الذي يكمل النفس (1) .

ولا يختلف هذا عما ذهب اليه السهروردي من أن العقل الاول هو أول ما ينتشيء به الوجود ، وأول من أشرق عليه نور الله (٢) .

### ٣ \_ اسناد ما لايتناهي من الحركات والحوادث الي العقل:

لا يمكن للقوة اذا كانت غير متناهية من جهة اعطاء الله ، ان تكون قابلة للتجزؤ بوجه من الوجوه ، ولا بالعرض ، فان القوة التي تنجزا يقوى كـــل جزء من اجزائها على شيء والجملة تقوى على مجموع تلك الاشباء .

وبذلك يكون كل جزء اضعف واقل من الجملة ، ويتبين هنا امتناع عدم تناهى القوة ، باعتبار العدة وان كل قوة في جسم تحتمل التجزؤ ، فليس شىء من القوى غير المتناهية موجودا في الجسم ، ولاقوة من القوى الجسمانية غير متناهية التحريك .

ونسبة القوة الى القوة ليست كنسبة الزمان ، غير أن الثانية نسبة متناه الى متناه فالاولى كذلك أيضا ، فهنا يحدث تناقض ، لان القوة التى فرضت غير متناهية قد صارت متناهية . فكل فوة حالة في جسم او متعلقة به كيف كان لا يجوز أن تكون غير متناهية في ذاتها ، أى لاتكون بحيث يصدر عنها ما لا يتناهى في المدة أو في الصدة .

وبذلك كان الواجب استناد الحركات غير المتناهية الى عقل واحد . هو واسطة بين واجب الوجود وبين النفس التى تكون بدورها واسطة بين العقل والجسم (٣) .

وتلاحظ هنا أن أبن كمونة برى ضرورة كل من العقل والنفس في مسألة

 <sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ لوحة .٣٤ \_ ٢١ .

<sup>(</sup>٢) السهروردي: هياكل النور ص ٦٥ ط ١ .

<sup>(</sup> ٣ ) الجديد في الحكمة - ٣٤٧ ٥٤٧ .

خلق الكائنات ، وقد ذهب الاسماعيلية ايضا الى أن مجموع العقل والنفس هو الكلمة ، بينما ينفرد العقل لدى افلوطين بأنه هو الكلمة (1) .

#### إ ـ العقل مصدر للاجسام:

يرى ابن كنونة انه لابد من افتراق الاجسام بالهيئات ويعتنع أن تكون الهيئات المقترنة بها معلولة لنفس الجسمية ، بما هي جسمية ، والا لاتفقت الاجسام في الهيئات والمقادير والاشكال لاتفاقها في الجسمية والذا وجب الا تقوم الاجساد الا بما هو غير جسم .

ومن المتنع أن يكون العرض موحدا للجسم ، لامتناع افادة مالا قوام له بنفسه وجود ماله قوام بنفسه .

وأيضًا لا يصدر الجسم عن واجب الوجود دون واسطة ، فلإ بد من الانتهاء آخر الامر الى عقل ، هو المصدر بعد واجب الوجود لوجود الاجسام .

فالمدا المفارق بغيض عنه وجود الهيولى باعانة الصورة من حيث هي صورة ما ، لا من حيث هي هذه الصورة المعينة الا ولا يمثل وجود الصورة المعينة الا في مادة معينة . فلا يوجد الجسم بجسم ، ولا بنفس أيضا ، من حيث هسي نفس ، فانها من هذه الحيثية لاتفعل الا بواسطة الجسم . ولو كانت هسذه وأمثالها عللا موحدة للصور والاغراض ، لها كان يبقى شيء من تلك الملولات ، بعد زوال ما فرض انه موجد له . فلا شك اذن سدكما يرى ابن كمونة سان موجدها أمر أخر من الروحانيات لامن الجسمانيات (٢) .

#### ٥ - غاية الحركات السماوية :

جاول ابن كمونة أن يثبت أن للسماويات نفسا محركة على الدوام . ولاتطلب المحركة لانها حركة فقط ، بل لانها وسيلة الى غيرها . وقد تمين أن المقل هو اللحركة بالمحركات السمائية التشبه به بالحركة .

١ ) د ، محمد كامل حسين : نظرية المثل والممثول ص ٨ .

٢١) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٢٥٥ ـ ٣٤٦ .



والعقل بجب أن يدوك ذاته ، لانه مجرد قائم بذاته ، وإن يكون ادراكه لذاته نفس ذاته ، دون زيادة عليها ، لان صورته المطابقة له لو حصلت لما من شبأنه أن يدرك لكان مدركا لها ، ولكان نفس حصولها له ، هو ادراكه لها .

وان كل مايدرك ذاته فمن شائه أن يدرك غيره ، فأن العلم بالملزوم يقتضى العلم بلازمة ، وأن كان هذا اللزوم لذاته .

والخلاصة أن كل شيء يعقل شيئا ، فله أن يعقل أنه يعقله ، وأن كل ماله ذلك ، فله أن يعقل ذاته ، فكل ما يعقل شيئا فله أن يعقل ذاته ، وكل معقول قائم بذاته فيمكن أن يعقل مع فيره .

واذا كانت النغوس باسرها تستند الى عمل يكون علة فاعلية لها ، فلا يمكن أن يكون ذلك العمل انقص في مرتبة الوجود منها ، وكفلك فأن العلم والحياة هما من الكمالات غير الزائدة على الذات ، بل هما كمال للذات من حيث هي .

ولا يجوز أن يتفير علم المقل والا لافتقر الى حركة دائمة ودورية ، فيكون مستكملا بالاجرام المتحركة ، فيصبح نفسا لا عقلا وهو باطل . ولذا وجب أن يكون علمه بالجزئيات على وجه كلى ، لايتفير فيه ، ولا يغتقر فيه الى السسة جسمانية (١) .

## ٧ - كثرة العقول:

يعتقد ابن كمونة أن العقول كثيرة في هذا الوجود ؛ فلا يمكن أن يكون عقل واحد فقط ، هو العلة الفاعلة لموجودات العالمين : الجسماني والنفساني ، بالإضافة إلى تحمله تشببه جميع النفوس المحركة للاجرام به ، واخراجه نفوسنا من القوة إلى الفعل . فالواحد من حيث هو واحد ، لايؤثر إلا تأثيرا وحدانيا .

لكن هذه الاثار كثيرة فلا بد لمها من كثرة تستند اليها . وليس العقل مركبا والا لاقتضى الا يكون مدركا للماته فان كل مدرك للذاته غير مركب ، لكن تبين . أن العقل يدرك ذاته فليس بمركب .

 <sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة - ٣٤٧ - ٣٤٩ .

الجديد في الحكمة

على أن تركبه أيضا يقتضى الا يكون هو الصادر الاول عن واجب الوجود ، لانه واحد حقيقى لاشريك له ، فلا يصدر عنه من غير واسطة أكثر من واحد . بسيط .

ويرى ابن كعونة أن النوق السليم هو الذي يشهد بأن الكثرة الكونيسة لا تحصل الا من عقول كثيرة العدد جدا . فصدور الفلك مشلا عبن عقسل واحد أمر غير معقول ، لما تشتمل عليه من الكواكب التي لاتحصى كثرة : منفقة الانواع أو مختلفة . فلا تصدر هذه الافلاك وكواكبها ونفوسها المحركة لها ، الا بعد كثرة وافرة من العقول .

وهذه العقول هي اشرف الموجودات ، ويوجد بينها من النسب العددية (١) عجائب تحصل منها في النفوس والاجسام عجائب . على انه لاببعد وجود عقول متكافئة تكافؤ النفوس الانسانية .

ويمكن الاستدلال على كثرة العقول بافتقار التحريكات المسبوبة الى انقوى النباتية والحيوانية ، الى موجود له عناية بانواع النبات والحيوان ، هو غيس النباتية والحيوان ، هو غيسر الناطقة ، لفقول الانسان عن نبوه وتقذيته وتولد ما يتولد منه (٢) .

### ٨ ــ أثبات النفوس السماوية :

يذكر 1 بن كبونة أنه قد ثبت وجود الحركات الدورية للاجسام السماوية ، واختلاف الافلاك والكواكب في جهات تلك الحركات ، وسرعتها ويطئها ، وأن بعضها بالدات وبعضها بالعرض ، وأن ما بالعرض لابد وأن يكون تابعا لما باللات .

<sup>(</sup>١) تلاحظ هنا امتزاج الفيثاغورسية والفنوصية بالافلاطونية المحدثة ، كما لاحظها جولد سيهر بالنسبة لاخوان الصفاء ـ له : مذاهب التفسير الاسلام، ٢٠١ ـ ٢١٠ .

<sup>(</sup>٢) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣٤٩ \_ ٣٥١ . هذا ونجد لدى ابن سينا أن العقول عشرة متبعا في ذلك الفارابي \_ ( ابن سينا أن رسالة في معرفة النفس الناطقة ص ١٩٠ كذلك ذهب الكرماني إلى أن العقسول عشرة ، لكن استخدمها في الحانب المذهبي الاسماعيل \_ راحة العقل ص ٢٠٠

والحركة التى بالذات اما قسرية أو طبيعية أو ارادية والحركات المستديرة للسماويات لاتخرج عن أحدى هذه الحركات ، والأولان بأطلان فتعين أنهسا ارادية . وقد بطل كونها قسرية ، لان حركات الافلاك لو كانت قسرية ، لكانت على موافقة حركة القاسر ، فأن التحريك القسرى لايكون الا بالا ستصحاب ، فوجب الا يختلف في الاقطاب ، مع أنه قد ثبت الاختلاف .

وان أعلى ما يتحرك من الافلاك ليس فوقه ما يحركه ، وما تحته أن دافعه أو زاحمه ، ليكون قاسرا له ، فأن اللك المزاحمة والدافعة حركة أيضا .

فان كانت قسرية فلا بد وان تنتهى الى ارادة أو طبيعة تصدر عنها بعض المحركات السمائية ، فيعلم قطعا أن العالم العنصرى غير قاسر في الحركة للعالم السماوي، فاذا كان في السماويات ما حركته قسرية ، فان فيها أيضاً ما يخالف ذلسك .

وقد بطل كونها طبيعية ، لان الحركة الوضعية اذا لم تكن عن قسر ، يمتنع أن تكون عن طبيعة ، ويتعين كونها عن ارداة : فقد وجب اذن أن تكون الحركة الفلكية ارادية ، فلها محرك مريد ، فانه يسبق تحريكه شوق ، وكل شوق فانه يسبقه تصور ، فهذه الحركة يسبقها تصور .

وللسمائيات حياة وادراك ، ومحركاتها عقول أو نفوس ، لكن العقول لاتحرك الجسم مباشرة ، لكون ذلك ينافى كونها عقولا . فالعقل هو الذات المجرد عن المادة وعلائقها ، فهى اذن نفوس ، ويجب أن تكون تصوراتها جزئية وكلية معا لانها لو لم يكن لها من التصورات الا التصور الكلى فقط ، لامتنع تحريكها للجسم السمائى ، لان التصور الكلى لاتصلر عنه حركة جزئية ، والا افتقرت الى سبب مخصص تقترن به ، ولايكون هو وحده موجب تلك الحركة المينة .

فاذا حكمنا مثلا بان البلد الفلاني ينبغي أن يقصد ، لايكفي فيه مجرد حكمنا بانه ينبغي قصد بلد مطلقا ، بل لابد معه من الشعور بالبلدد المخصوص . وجميع الحركات الفلكية جزئية ؛ تصدر عن تصور متجدد جزئى ؛ ليخرج بها من القوة الى الفعل في امر ما ؛ غير الحركة ، فان الحركة لاتطلب لذاتها بل لغيرها (١) .

ولابد للفلك من ارادة كلية عقلية ، فله نفس ناطقة ، مثل الانسان (٢) وان كانت في جوهرها ومرتبتها من الوجود افضل مما لا يمكننا الاطلاع على قدر التفاوت فيه والاشبه ان نسبة نفوسها الى نفوسنا في الشرف ، كنسبة ابدائها الى أبد اننا في هذا .

وليس حال الغلك مثل حال الانسان في الحركة ، لان للانسان خطوات تتمين ارادته الجزئية للحركة ، من حد الى حد بسها . وان اوضاع الغلك متشابهة وما يفوض فيه منتهى حركة جزئية من النقط ليس هو بأولى من نقطة اخرى لكنما تختلف حدود حركته بقياسه الى غيره كتربيعه وتسديسه (٣) .

وقد بنى مذهب الدروز في كثير من تعاليمه على مذهب الفيض متحذين من مصطلحاته رمزا لأثمتهم (٤) .

هذا وقد نص الغزالي على ابطال فكرة العقل الاول ، لان الله عقل نفسه أما الاول

<sup>(</sup>۱) تذهب الرواقية الى تقرير وحدة العالم الناتجة عن تأثير ما فوق القمر فيما تحته ؛ ويشمل هذا الاحداث الجزئية والعامة ، وهذا لايبمد عن فكر ابن كمونة هنا ، راجع – د ، نجيب بلدى : تمهيد لتاريخ مدرسة الاسكندرية ض 11 – ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) اهتم اخوان الصفاء ايضا بتوضيح العلاقة بسين الانسان والكون كاشفين عن ثروة هائلة من العلاقات بينهما كما يبسدو في رسالتهم « الانسان عالم صفير » وانظر شيدر : نظرية الانسان الكامل ص ٣٦

<sup>(</sup>٣) الجديد في الحكمة ـ لوحة ٣٣٦ ـ ٣٣٨ . هذا وقد ذهسب اخسوان الصفا ، أيضًا إلى أن هناك تلازما بين وجود العالم وبين فيض الآله عليه ـ رسائل أخوان الصفا ٣ : ١١٨ ط. مصر ١٩٢٨ .

Htti: The origins of Draze PeoPle and religion P. 35 Colombia, 1928.

فقد عقل الله وغقل نفسه: « ومن قنع أن يكون قوله في الله تعالى راجما الى هذه الرتبة فقد جمله احقر من كل موجود يعقل نفسه ويعقل غيره » (٤) .

وعد ابن تيمية ، اخوان الصفاء من الملحدين ، لاتباعهم القدماء في مسألة المقول هذه ذاهبا الى أن هذا أمر ينكره الاسلام (ه) .

وفي الفكر الحديث نرى التجريبية قد اعتبرت مداهب الفيض شاطحة في الاوهام (٦) .

<sup>( } )</sup> تهافت الفلاسفة ص ١٤٦ ط ٣ .

<sup>(</sup>٥) ابن تيمية: تفسير سورة الاخلاص . ص ٥٨ ط ١ .

<sup>(</sup>٦) الموسوعة الفلسفية المختصرة . ص ١١١ وما بعدها .



القسم الثانسي



# اهم المفاهيم الفلسفية

#### ١ ـ الوجود والعدم:

یری ابن کمونة أن الوجود لایمکن تحدیده ، لانه أولى التصور ، ولاشیء اعرف منه حتی یعرف به ، وقد اخطأ من رام بیانه ، فقولنا : حقیقة الموجود أن یکون فاعلا أو منفعلا ، فیه اخذ الشیء فی تعریف نفسه ، فأن الفاعل والمبعول یؤخذ فی تعریفهما الموجود مع زیادة واستفادة .

ولايجوز أيضا تعريف الموجود بأنه هو الذي ينقسم الى حادث وقديم ، لانهما لايعرفان الا بالموجود مأخوذا مع سبق عدم ، أو لا سبقه . ويجب أن يؤخذ في تعريفة الفاظ ترادفه مثل الذي وما . كما يقال : هو الذي هو كذا ، أو هو ما ينقسم الى كذا .

وهناك النبيئية وهى أعم من الوجود باعتبار أن المقول الذي يمتنع أو يمكن لكنه معدوم ، هو شيء في المقل ، لأن له صورة عقلية ، مسع أنسه ليس له وجود ، ويصح هذا الاعتبار أذا خصص الوجود بما في الاعبان .

وباعتبار أخر فان الشبيئية اعم من الوجود من وجه ، لانها تقال عليه وعلى الماهية المفروضة له . وقد تكون أخص منه من وجه من حيث أن الوجرد بقال على الماهية المخصصة ، وعلى اعتبار الشبيئية اللاحقة بها ، لان لها وجودا ولو في اللاهن .

وباعتبار ثالث نرى ان الوجود والشيشية لغظان متسراد فسان ، ينقسم معناهما الى : عينى وذهنى ، واذا أطلق الوجود يراد به المينى غالبا ، والوجود في الاعيان هو نفس الكون في الاعيان والا تسلسل الى غير النهاية .

ولا يحمل الوجود على ما تحته حمل مواطأة ، بل حمل تشكيك ، فان وجود العلة أقوى من وجود المعلول وأقدم ، وكذلك وجود الجوهر بالنسبة الى وجود المرض ، وهكذا .

ومن المؤكد أن مفهوم الوجود مفهوم واحد ، والا ما امكننا الجزم بصدقة على كل موجود من الموجودات ، ولا الحزم بانه متى كذب العدم على شيء ، صدق الوجود عليه ، لاحتمال كذبهما معا .

ومن الواضح دون برهان ان تصور كون الوجود أمر بديهى ، وكذلك كونه مفهوما واحدا ، ومقولا بالتشكيك . وما ذكر في بيانه انما هو تنبيه لابرهان .

والوجود يوجد في النفس بوجود ، اذ هو كسائر المانى المتصورة في الذهن والذي في الاعيان منه هو موجود ما وليس تمين كل وجود بموضوعه فقط ، كتمين الحمرة مثلا بموضوعها ، لكن كل وجود يتخصص بما يجرى مجرى الفصل ، ثم يقترن بالموضوع .

ومما بجب تقريره هنا أن الوجودات معان مجهولة الاسامى ، لكن يليزم الجميع في الذهن الوجود العام ، ولو لم يكن الوجود من المحمولات العقليسة والصرفية ، لكان اما مجرى الماهيات أو غيرها . لكن الوجود اذا كان حاصلا فهو موجود .

فقد تبين أن الوجود والشيء من المعقولات النواني المستندة الى المعقولات الاولى ، وليس في الموجودات موجود هو وجود او شيء ، بل الموجود قد يكون ملكا أو انسانا أو غيرهما .

وينقسم الموجود الى ماهو موجود لذاته وبذاته ، وذلك هو الموجود الذى لا يقوم بغيره ولاسبب له ، وهو الواجب لذاته والى ما هو موجود لذاته ولا بذاته وهو الذى يقوم بذاته ، وله سبب يوجبه ، وهذا هو الجوهر ، والى ما هو موجود وهو العرض ، وقد ينقسم الى ماهو بالذات ، وإلى ما هو بالعرض .

والموجود بالذات ، هو كل ماله حصول في الاعيان مستقل: جوهرا أو عرضا فان وجود العرض ليس هو بعينه وجود محله ، فقد يوجد المحل بدون عرضا بعينة ثم يوجد ذلك العرض فيه كجسم لم يكن أسود ثم صار كذلك .

والموجود بالعرض كالمدميات : مثل السكون والعجز ، ويقال الشيء ما : انه موجود في الكتابة او في اللفظ وهما مجازان ، من ان الكتابه غالبا ما تدل على اللفظ واللفظ يدل على الوجود الذهني الدال على الوجود العيني . ومن الدلائل على الوجود الذهني تصور أتبياء ممتنعة الوجود كاجتماع ضدين ، أو غير موجودة في الاعيان كالقمر المنخسف دائما ، والاسان الكاتب دائما وكجبل من باقوت ، فاجتماع الضدين في الذهن ليس ممتنعا ، وانما الممتنع اجتماعهما في الخارج ، فلا تضاد بين الحرارة الذهنية والبرودة الذهنية ، بل التضاد بين حرارة وبرودة خارجيتين ، ولايلزم من حصول السخونة والبرودة أن يكون الذهن متسخنا باردا ، لعدم قابليته لذلك ولغيره .

وللعدم تعدد وتعيز في الذهن ، فان عدم العلة يوجب عدم المعلول ، وعدم المعلول لا يوجب عدم العلة ، وكذا الشرط والمشروط . والمعدوم المطلق وهو الذي لاصورة له في الذهن وانخارج ، لايمكن الاخبار عنه ، لكن له صورة في المعلل وهو أيضًا مقابل للوجود الذهني والخارجي جميعا .

ولا عناد بين العدم المطلق وبين الموجود في الذهن ، ولذا لايلزم مما سبق صدق المتقابلين على شيء واحد ، فالشيء يصدق الما عدم مطلق او لا عدم مطلق . ومفهوم يتمثل في الذهن ، ويصير صورة شخصية يعرض لها وجود ذهني مشخص .

واذا كان الموجود ثابتا في الذهن او غير ثابت فيه فاللاموجود قسيم الموجود من حيث انه معدوم: فليس للاهوية هوية ، والمسلوب عنه الوجود هو الموصوف فقط .

ولايعاد المعدوم بعينه مع جميع عوارضه المسخصة له : لان بين المساد والمستأنف وجوده فرقا لكن لابد من همذا الفسرق ، ولايشار الى المستأنف البه بهسدا .

ولا يجوز اعادة المدوم ؛ والا كان كل مستانف معادا ، ولكان كل معدوم موجود الهوية في حال علمه . وان الشيء بعد عدمه نفى محض ، واعادته تكون بوجود عينه الذي هو المبتدأ في الحقيقة ، وليس استمرار الشيء وبقاؤه ، هو وجود واحد في زمان واحد متصل (١) .

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة - من لوحة ٢٦٠ - ٢٦٣ .

## ٢ \_ الماهيــة:

ويدهب ابن كمونة الى أن لكل شيء حقيقة هو بها هو ٤ مغايرة لجميسع ماعداها لازما أو مفارقا .

فالانسانية من حيث هى انسانية ، لاتدخل في مفهومات : الوجود والمدم والوحدة والكثرة ، والمعوم والخصوص . فلو دخل الوجود الخارجي في مفهومها مثلا ، لما كانت الانسانية الموجود في الذهن فقط انسانية ، ولو دخل العدم فيه لما كانت الانسانية الموجودة انسانية ، وكذا لو دخل فيه العموم لما كان زيد انسانا .

والانسانية من حيث هي انسانية ليست الا الانسانية فقط ، فلو ضم البها الوجود صارت موجودة ، أو العدم ــ ذهنا ــ صارت معدومة .

وقس عليه حال الوحدة والكثرة ، والكلية والجزئية وغير ذلك ، حيث الايصدق عليها احد هذه الاشياء الا بامر زائد عليها ، وكونها انسانية فهو بذاتها فلا يصح أن يقال : السواد مثلا اسود ، بل سواد ، حيث أن السواد فبسه ليس بامر زائد .

ويقال للماهية من حيث هي هي ١ الماهية ، دون اشتراط شيء ، وللماهية المجردة عن اللواحق ، الماهية يشرط لاشيء . والانسانية موجودة بالاعتبار الاول ، في الاعيان ، لان هذا الانسان موجود ، والانسانية ذاتيه مقومة لهذه الانسانية فتكون موجودة .

والانسان حسب الاعتبار الثانى ، وهو شرط لاشىء ، لاوجود لها في الاعيان ، ولافي الاذهان ، فكل وجود ذهنى أو خارجى لاحق من اللواحق ، وقد فرضت مجردة عن الجميع ، غير أن المجردة عن اللواحة الخارجية وحدهسا الموجود في اللهن .

وليست الانسانية الخارجية واحدة بعينها موجودة في كثيرين ، والا لكان الواحد المين في الحالة الواحدة تصدق عليه الاشياء المتضادة ، كالابيش والاسواد والعالم والجاهل . واذا كانت السانية زيد غير السانية خالد نانهما يشتركان في مفهوم الانسانية .

والانسانية لاتقتضى الوحدة ، لكن هذا لايلزم منه الكثرة . وان للطبيعة التي في الذهن هوية أيضا ، لانها من جملة الموجودات ولها تخصص بأمور مثل : حصولها في الذهن ، وعدم الاشارة اليها ، وعدم قبولها الانقسام الى غير ذلك .

وهناك ما يطلق عليه « ما قبل الكثرة » وهو أن يتقدم الكل على بعض جزئياته الواقعة في الاعيان ، كما لو تصورنا صورة ثم أوجدنا في الخارج صورا على مثالها .

كما أن هناك ما يسمى « ما بعد الكثرة » وهو أن يتأخر الكل عن الجزئيات كالصورة المستفادة من الجزئيات الخارجية ، فاذا رأينا زيدا حصل في اذهاننا معنى الصورة الانسانية ، مبرأة عن اللواحق ، واذا أبصرنا بعد ذلك خالدا والصورة باقية في اذهاننا لم تقع منه صورة أخرى .

ولا يجوز تكثر الطبيعة الكلية في الاعيان الا بمميز ، فلا بكون متـــــلا سوادان الا بسبب جسمين تكثرا بهما او بسبب حالين .

وفي هذا الباب ما يسمى ، الاتمية والانقصية ، (١) كالمقدار التام والمناقص اذ لايزيد احدهما على الاخر ؛ الا بنفس المقدارية ، فالمميز غير المشخص .

ويجوز امتياز كل واحد من الشيئين بصاحبه ، ولايلزم منه دقة ، اذ كل واحد يمتاز بذات الاخر ، لا بامتياز ، فبنوة الابن موقوفة على ذات الابن ، وما يلزم هنا أي دور .

ولابد من وجود البسائط والا انعدمت المركبات ، ولايمكن أن يكون كل واحد من أجزاء المركبة محتاجا الى الاخر في الحيثية ، لانه دور ، ولا أن يكون كل واحد غنيا عن الاخر ، والا لما حصلت منهما ماهية مركة .

وليس تقييد الكلى العقلى ، بالكلى العقلى موجبا للجزئية ، فان الانسان الكلى في العقل اذا قيد بأنه ابن فلان ، الذى صناعته كذا ، وهو اسود طويل ، وغيرها من القيود ، فأنه لا يحصل منها في العقل الانساني كلى متصف بتلك الصغات الكلية .

<sup>(1)</sup> نسبة الى أفعل التفضيل: اتم ، وانقص .

وان وجود الانسان باعتبار الخارج ، متقدم على الحيوان ، الذى هسو الجنس. ، لان الانسان اذا لم يوجد لم يعقل له تسىء يعمه ويعم غيره ، مع ان وجوده في العقل هو المتقدم بالطبع (۱) .

# ٣ \_ الوحدة والكثرة:

يعرف ابن كمونة الوحدة بانها تعقل العقل لعدم انقسام الهوية ، وهى اليفا مفهوم زائد ذهنى لاوجود له في الاعيان ، والا كانت شيئًا واحدا سسن الاشياء فلها أيضا وحدة . ولايقال وحدة واحدة ، ووحدات كثيرة .

ولاتكون الكثرة أيضا الا ذهنية ، ولكن يبدؤ أن العقل اذا جمع واحدا في الشرق الى واحد في الغرب لاحظ الاثنينية ، واذا علم جماعة كثيرة اخذ منهم ثلاثة أو أربعة أو خمسة ، بحسب ما يقع النظر اليه وفيه بالاجتماع ، الى غير ذلك .

وان قبل الواحد على كثيرين ، كانت جهة وحدته غير جهة كثرته ، وقد تكون تلك الوحدة مقدمة لنلك الكثرة او لا تكون .

والشركة في الفصل هى الشركة في النوع ، لكن الاعتبار مختلف ، فان لم يقل الواحد على كثيرين ، فهو الوحدة ان لم يكن قابلا للقسمة ولم يكن له مفهوم وراء أنه غير منقسم ، وان كان له مفهوم غيره ، فان كان له وضع ، فهو النقطة ، والا فهو الواحد المطلق .

وإن قبل القسمه دون أن ينقسم بالفعل ، فهو الواحد بالاتصال ، وأن انقسم كان مركبا حقيقيا أن لم تكن أجزاؤه متمايزة بالتشخص ، والا فهو الواحد بالاجماع .

وقد تكون الوحدة طبيعية كالبدن الواحد ، او صناعية كالسرير الواحد او وضعية كالدرهم الواحد . ويطلق على الاتحاد في الجنس مجانسة ، وفي النوع مشاكلة ، وفي الكم مساواة ، وفي الكيف مشابهة ، وفي الوضع مطابقة وفي الأضافة مناسبة ، وفي اتحاد وضع الإجزاء موازاة .

 <sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ من لوحة ٢٦٤ \_ ٢٦٦ .

والواحد من كل وجه هو الحقيقى الذي لاينقسم ، أما سواه فسان الواحد مقول على ما تحته بالتشكيك . والواحد بالشخص أولى بالوحدة من الواحد بالنوع ، والذي يقابل الهو هو ، يسمى بالغيرية ، أما المئلان فبمسا المتشاركان في حقيقة واحدة . فالانسان والغرس مختلفان مع أن جسميهما متماثلان .

وقد يكون الواحد تاما ، وهو الذى لا امكان للزبادة فيه ، كخط الدائرة وقد يكون ناقصا ، وهو الذي يمكن فيه ذلك كالخط المستقيم (١) .

# ٤ ـ الوجوب والامكان والامتناع:

من البديهى أن الانسان حيوان ، ويمكن أن يكون كاتبا ، ويمتنع أن يكون حجرا . وهذا العلم حاصل لكل انسان عاقل ، حتى ولو لم يمارس شيئا من العلوم أصلا تصورية أو تصديقية ومن رام تعريف الوجوب والامكان فقسد أخطا ، كقول بعضهم : أن الممكن هو غير الضرورى ، وأذا قرض موجودا لم يعرض منه محال .

والضرورى هو الذي لايمكن أن يفرض معدوما ، أما الذي يفرض بخلاف ما هو عليه فهو محال ، فالمحال هو الضروري العدم والذي لايمكن أن بوحد .

والمتنع هو الذي لا يمكن أن يكون ، وهو الذي يجب الا يكون . والواجب هو المتنع الا يكون ، أو ليس بممتنع هو الممكن ه الذي ليس بممتنع أن يكون ، والا يكون والذي ليس بواجب أن يكون أو لا يكون .

ويرى ابن كعونة أن هذا كله دور ظاهر ، وكان الاولى أن يكون الوجوب مقصورا على أنه تأكد الوجود ، والوجود اعرف من العدم ، لان الوجود يعرف بذاته ، ويعرف العدم بوجه ما بالوجود .

وكل من الوجوب والامكان والامتناع ، اذا نظر في وجوده أو امكانه أو جوهريته أو عرضيته ، لم يكن بذلك الاعتبار امكانا أو وجوبا أو امتناعا لشيء بل هو عرض في محل هو العقل وممكن في ذاته .

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة - من اللوحة ٢٦٧ - ٢٦٨ .

وقد يكون المكن ممكن الوجود في ذاته ، وقد يكون ممكن الوجود لشيء وبعرض الامكان للماهية اذا أخدت ، مع قطع النظر عن وجودها وعدمها وعلتها وكل من الوجوب والامتناع مشترك بين ماهو بالذات ، وما هو بالغير وكل واجب بغيره ، او ممتنع بغيره ، فهو ممكن في ذاته ، وكما يغتقر المكن في وجوده الى السبب ، فكذلك هو مفتقر حالة بقائه الى السبب ، الى غير هذا من التفصيلات التي ذكرها ابن كمونة والتي نفضل تركها للكتاب نفسه (1) .

#### ٥ \_ القسدم والحدوث:

يذكر ابن كمونة أن الحدوث في اصطلاح الجمهور هو : حصول الشيء بعد عدمه في زمان مضى . وأن القدم ما يقابله وعليه فليس الزمان حادثا والا لكان وجوده مقارنا لعدمه . أما الخواص فهم يطلقون لفظة الحسدوث قاصدين بها احتياج الشيء الى غيره ، سواءدامت حاجبه ام لم تدم ، ويسمى هذا بالحدوث الذاتي .

والقدم المقابل له (٢) ؛ لا يصدق الاعلى واجب الوجود فقط ، وهو الذي يحقق الحدوث الذاتي .

وللتقدم والتاخر معان كثيرة: فقد يكونان بالزمان ، كالاب وابنه ، أو بالذات كحركة اليد والمنتاح ، أو بالطبع كالواحد والاثنتين ، أو بالمرتبة كالصف الأول والثاني ، أو بالشرف كالمعلم والمتعلم .

 <sup>(1)</sup> الجديد في الحكمة - لوحة ٢٦٨ - ٢٦٩ .

<sup>(</sup>٢) بمراجمة الوصف بالقدم في القرآن لانجده مسندا الى الالوهية بسل الغريب انه يشبب الى شيء تافه « كالعرجون القديم » سورة يس أو شيء مستقبع كالضلال سورة يوسف « تالله انك لفي ضلالك القديم » ، فاذا استشرنا القواميس اللغوية لم تسمعنا بالفكرة التي نادى بها الفلاسفة ونجد القرآن الكريم يستعمل في سياق قدم الإله العبارة الاشمل في قوله تعالى « هو الاول والاخر واظاهر والباطن » وهذا من الناحية المنطقية غير جائز قد ورد كذلك ليؤكد أن الالوهية فوق المقابس البشرية أو التقلية وهذا أولى في مقام تنزيه الاله

وهناك فارق بين التقدم بالذات ، والتقدم بالطبع ، وهو أثر الذي بالذات وجب من المتقدم وجود المتاخر ، والذي بالطبع يلزم من عدم المتقدم عسدم المتاخر دون أن يلزم من وجوده ، كتقدم صورة الكرسي عليه . وما هو بالمترتبة منه رتبي طبيعي ، وهو كل ترتبب في سلاسل حسب طبائعها ، لا بحسب الاوضاع كالموصوفات والصفات ، والعلل والمعلولات ، والاجناس والانواع . ومنه رتبي وضعي كالامام والماموم .

ومن خاصية ما بالمترتبة أن ينقلب متأخره متقدما ، بحسب أخذ الاخذ غير أن التقدم الحقيقي من هذا هو ما كان بالذات أو الطبع مع اشتراك كليهما في تقدم ذات شيء على ذات الاخر .

ومع شهرة التقدم الزمانى فانه راجع اليهما ، حيث ان التقدم والتأخر في الآب والآبن بالقصد الاول ، هو لزمانى الشخصين ، وإما لذاتيهما فبالقصد الآبانى .

وان تقدم الزمان على الزمان ليس بالزمان ، لانه لايوجد زمان للزمان ، بل هو تقدم بالطبع .

ويرجع الرتبى الوضعى الى الزمانى ايضا ، وله مدخل فيه ، مثل : بلد كذا متقدما قبل زمان الوصول الى ما أخذ متقدما قبل زمان الوصول الى ما أخذ متقدما قبل زمان الوصول الى ما أخذ متأخرا .

ويتعلق الرتبى الطبيعى بالزمان ، حيث انه اذا وقع الابتداء من احد الطرفين فليس الابتداء مكانيا ، بل بحسب شروع زمانى ، والذى بالشرف فمجازى ، فإن الفضيلة لو لم تكن سببا لتقدمه في المجالس ، لما سمى متقدما فهو بالذات تقدم مكانى او زمانى ، ويرجع الكان الى الزمان ، ويرجع الزمان الى النظبع . فلا تقدم وتأخر بالحقيقة الا بالذات او بالطبع .

وليس كل شيئين خاليين من التقدم والتأخر الزمانيين هما معا في الزمان فان الاشياء التي وجودها غير زماني ليس بينها تقدم وتأخر بالزمان ، مسمع ان معيتها ليست زمانية ، وعليه فلا يصع وجود شيئين هما معا في المكان من جميع الوجوه ، مع جواز ذلك في الزمان .

فالتقدم والتأخر الحقيقيان ، هما اللذان يحسب السستحقاق الوجود • وان كل موجود عن غيره لا يستحق الوجود بحسب الخارج ، لو انفرد عن ذلك الفير فكونه قبل ان يكون له وجود قبله بالذات ، وهذا هو الحدوث الذاتى وهو أولى من الزمان .

وللحادث امكانان: احدهما الامكان العائد الى ما هيته ، والاخر الاستعداد النام ، وهو سابق عليه زمانيا ، فلا بد لكل حادث زماني من سبق حادث آخر كذلك ، ليكون كل سابق مقربا للعلة ، ليتخصص الاستعداد بوقت دون وقت وحادث دون حادث ، والمادة هي المحل ، وعليه فكل حادث زماني مسبوق بمادة وحركة .

ويختلف الاستعداد السابق على الحوادث ، بالقرب والبعد فانه ليس استعداد العناصر ، لان يكون انسانا ، مثل استعداد النطفة كذلك .

ولا يكون للفاعل قدرة على الفعل ، ان لم تستعد المادة لقبول الشيء ، ` مثلما لا يكون له قدرة على البجاد الحياة في الحجر ، لعدم صلاحبته لهــــذه الحياة .

فالحدوث معنى مقبول هو صفة تحصل في العقل عند تعقل اللاوجود ، والوجود المترتب عليه في العقل ، والمتصف به من الماهيات لايكون موصوفا بالوجود وحده ، فلا يكون موجودا في الخارج بل في العقل .

بر وقد نبه ابن كمونة على ان لفظة الحدوث في كتابه هذا يراد بها عنسد الاطلاق ، الحدوث الزماني لا الذاتي (١) .

 <sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة - لوحة ٢٧٠ - ٢٧١ .

#### ٦ - الملة والملول:

بشرح ابن كمونة معنى العلة والمعلول قائلًا بأن العلة هي ما يتوقف عليه وحود العلول ان كانت علة لوجوده ، او عدمه ان كانت علة لعدمه .

وقد تكون العلة تامة وهي مجبوع ما يتوقف عليه الشيء ويجب بهـــا وجوده ، والناقصة ما ليست كذلك .

والتامه تشمل الشرائط وزوال المانع ، فاذا لم يزل المانع يبقى الوجود ممكنا . وان كانت نسبته اليه امكانية ، دون ترجيح عليه ولا معلولية .

ومعنى دخول العدم في العلية ، أن الفقل أذا لاحظ وجوب المعلول لسم يصادفه حاصلاً دون عدم المانع .

وتقدم الملة على معلولها هو تقدم ذاتى لازمانى . فالمعلول حال بقائه ، لو كان معللا بعلة تامة ، كانت موجودة قبله ، بحيث تكون علة حال وجودها موجبة لوجوده بعد عدمها . ويلزم من هذا امور كلها باطلة .

ومما يبطل هنا ؛ اعطاء قوة العلة للمعلول في الزمان السابق فيبقى بها المعلول فيما بعده من الزمان ، حيث ان تلك القوة لها وجود ممكن ؛ فيفتقر الى مرجع .

وان المكن الوجود لايخرجه وجوده عن امكانه الذاتى ، فلا يكون موجودا دون مرجع . وان توقف الترجيع على الزمان الثانى ، لم يكن المرجع الذى هو الملة النامة ، علة تامة ، والا كان اختصاص الترجيع به دون الزمان الاول ، تخصيصا بلا مخصص .

ولو تقدمت العلة الثامة على معلولها زمانا ، للزم حصول المرجع مع عدم الترجيح ، على أن الغطرة السليمة تأبى ذلك ، فالبناء الما يبقى بعسد وجود البناء لكون البناء علة لحركة الاجزاء بعضها الى بعض ، فائدى بتى هو تماسك الاجزاء ، وهو معلول العنصر لا للبنسيساء ، ولم يسسدم هذا مع بقاء التماسك المذكور .

وقد يكون للشيء علة وجود ، وعلة أخرى للثبات ، وقد تكون علتهما واحدة ، مثل : القالب المسكل للماء ، المنقى الشكل بنقائه ممه .. فاذا عدمت علنا الوجود والثبات فلا تصور للوجود .

وليس معنى تأثير العلة في المعلول أنها تعطيه وجودا ثانيا حال وجوده ، بل معناه أن وجوده في حال اتصافه بالوجود ، انما هو بوجود علته .

ولا يفتقر الوجود المعلول الى علته ، من حيث هو موجود كيفما كان ، بل معناه أن وجوده في حال اتصافه بالوجود ، انما هو بوجود علته

ومن غير الجائز اجتماع علتين تامتين على معلول واحد بالشخص ، والا وجب بكل منهما ، وهذا يقتضى استغناءه عن الاخرى ، فلو وجب بهما معا لاستغنى عنهما معا .

وقد يجوز هذا في المعلول النوعى ، حيث بوجد بعض أفراده بعلة ، وبعضها بعلة اخرى ، فالحرارة بعلل بعض اجزائها بالنار ، وبعضها بالحركة ، وبعضها بالنماع .

وعلية عدم المكن هي عدم علته التامة ، لانه لو كان عدمه لذاته ، لكان ممتنع الوجود ، لاممكنه ، فهو اذن لغيره ، ولا يكون معلول الشيء علة له من الوجه الذي به كان معلولا له ، على جهة الدور ، سواء كان معلولا قريبا او بعيدا ، وذلك لتقدم العله على المعلول بالوجود تقدما ذاتيا .

وان تسطسل العلل التامة الى غير النهاية محال ، وكذلك كل اسسور مترتبة موجودة معا بالزمان . وجميع المعلولات محتاجة الى غير معلولة ، والا لكانت من الجملة . وبتلك العلة تنقطع السلسلة وتتناهى . كذلك فائه لولا زيادة مراتب العلل بواحدة ، لارتفع وجوب التقدم والناخر اللازمين للعلية والمعلولية وهكذا يكون حكم جميع الاشياء التى هى موجودة كلها في زمان واحد ، ولسها ترتيب طبيعى ، كالوصوفات والصفات .

ويتحدث ابن كمونة عن العلة الواحدة من حيث معلولاتها ومن حبث اثارها فبرى أن العلة الواحدة بالوحدة العقيقية من جميع الوجوه ، لا يجوز أن يصدر عنها أكثر من واحد ، لانه أو جاز صدور شيئين عنها أوجب اختلافهما بالحقيقة ، أو بالشدة والضعف أو بأمر عرضي ، والا لم تنصور الاثنينية فيهما .

لكن البشر مع اختلاف الجهات فيهم لاتنكثر افعالهم ، الا لتكشير الديهم وافراضهم ، وبارادة واحدة واعتبا رواحد لا يحصل الا شيء واحد .

ولا مانع ان تصدر الاشياء الكثيرة عن الواحد الحقيقي ، اذا كان بعضـــها صادرا عنه بتوسط صدور بعض .

وان كل علة مركبة فمعلولها أيضا مركب ، والا كان محالا ، وكذلك لايصح أن تشاوى العلة في وجودها مع المعلول ، لان الترتيب الطبيعى يوجب وجود العلة أولا ، والمعلول في ذاته لايجب له وجود ، وإنما يجب له بالعلة .

وللعلة انواع : فقد بَكون العلة قريبة أو بعيدة ، وعامة أو خاصة ، وكلية أو جزئية ، وقد تكون بالذات أو بالعرض ، وبالقوة أو بالفعل .

ومن امثلة ذلك أن العنونة علة قريبة للحمى ، والاحتقان مع الامتلاء علة بعيدة لها ، وأن الصانع للبيت علة عامة ، والبناء له علة خاصة وهى كلى وهذا البناء له جزئى الى غير ذلك .

ولايمكن للغاعل أن يعطى الوجود الا بعد تشخصه ، لانه لايوجد الا وأن يكون شخصا ، ولايصدر عنه الوجود الا أذا كان موجودا .

واذا تأدى السبب الى السبب دائما أو اكثربا ، فهو الغابة الذاتية ، واذا كان متساويا أو أقليا ، كانت الغابة اتفاقية . مثل من خرج الى السوق لشراء صلعة فقط فلتى فريعه ، فالشراء غابة ذاتية ، والظفر بالغربم اتفاقية .

وان الامور الاتفاقية كانت كذلك لدى من يجهل اسبابها . أما اذا قيست الى مسبب الاسباب ، والى الاسباب الكتنفة كلها ، فلا موجود بالاتفاق البت. .

والعلة الغائية في حقيقتها متمثلة في نفس الفاعل ، كتمثل فاعل البيت الاستكنان به ، وهي العلة ، والواقع في الاعيان كالا ستكنان به في الخارج ،

قهو معلول الفعل لاعلته ، وليس من شرط الغاية الروبة ، فان الروبة لاتجعل الفعل دائماً به ، وان الغاية اللازمة للفعل هى بالضرورة لا بفعل فاعل . فالكاتب الماهر يتبلدلوروى في كل حرف ، وكذلك الضارب بالعود .

وان غابة فعل الغاعل بالاختيار هي التي تسمى غرضا ، وهو اخص من الغاية المطلقة ، وكل من فعل لغرض فهو ناقص الذات وان حصول الخسير لكل شيء وزوال الشر عنه امر مطلوب بذاته مطلقا ، وعنده تنتهي الغايات لا محالة .

وقد يكون الفعل جزافا ان كان مبدؤه تشوقا تخيليا ، متل العبث باللحية وان كان مع مزاج فهو القصد الضرورى ، كالتنفس ، وان كان تخيليا مسع ملكة نفسانية داعية غير معوجة الى روية ، فهو العادة .

أما أن كان المبدأ شوقا تخيليا ، وروية ، وتأدى إلى الفاية ، فليس عبثاً لكن لابد من شوق وتخيل في هذه الأمور كلها ، حتى العبث باللحية . وكذلك فأن الساهى والنائم يفعل فعلا ما ، ولا يخلو عن تخيل لذة أو زوال حالة مملولة . (1)

## ٧ ـ الجوهر والمرض:

البجوهر كما يحدده ابن كمونة في كتابه هذا هو : ما قام بذاته ، والعرض ما عداه اما في اصطلاح الجمهور ، فالجوهر ما هية اذا وجدت في الاعيان ، كان وجودها لافي موضوع ، والعرض ماهية ، وجودها في موضوع ، وهو المحل المستغنى في قوامه عما يحل فيه ، فالكائن في محل ، هو الكائن في شىء ، لا كجزء منه شائما فيه بالكلية مع عدم جواز مفارقته له ، فالموضوع اذن اخص من المحل .

وتكون بعض الجواهر في محل ويسمى هذا الجوهر صورة ، ويسمى محله هيولى ومادة . فالصورة والمرض داخلان تحت الحال ، والوضوع والمادة داخلان تحت المحل .

والشيوع والمجامعة بالكلية ، وعدم جواز الانتقال في شرح الكائن في المحل ، هو قرينة يفهم منها المقصود بلفظة في المستعملة فيه ، وليس كجدزة

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ من الوحة ٢٧١ \_ ٢٧٥

احترز به عن مثل كون الحيوانية في الانسان ، فهذه ليست بأجزاء عسلى الحقيقة ، بل هي كالا جزاء .

ولا يتحقق الوجود الشخص للعرض الا بما يحل فيه ، ولذا لايمكن انتقاله عنه الى محل أخر ، ولا أن وجد مفارقا له ، كيف كان .

وقيام العرض بالعرض جائز ، وهو كاستضاءة سطح الجسنم ، وكــون البطء في الحركة .

وللجوهر هنا اقسام ، فهو اما واجب الوجود لذاته ، وهو الواجِب الوجود ، او لا يكون كذلك ، وهو المكن الوجود .

وللعرض ايضا أنسام ، منها أنه أما أن يتصور ثباته لذاته أو لا يتصور ثباته لذاته (١) .

وفي هذا الموضوع تفريعات كثيرة لم نر التطويل بذكرها ، لان معانيها واردة في موضوعات أخرى .

# ٨ - اقسام الاعراض الوجودية والاعتبارية:

#### اولا: القادير والاعداد:

يورد ابن كمونة اقسام المقادير الثلاثة : الخط والسطح والبعد التام ويطلق عليها الجسم التعليمي ، فالخط لا يعتبر فيه العرض والعمسى ، لكن هو طول . والسطح طول وعرض ، دون عمق ، والبعد التام طول وعرض وعمق . وكل من هذه المقادير قد يتبدل على جسم واحد ، مع ثبات الجسم على حالة واحدة . فان قطعة من الشمع اذا شكلت باشكال مختلفة ، يزداد طولها ثارة ، وينقص اخرى ، وكذا عرضها وعمقها ، مع ان جسميتها هي هي .

ويكون كل من الخط والسطح والعبق عرضا في الجسم ، ومجموعها وهو البعد التام ، عرض ايضا ، فلا يتقوم جوهر بمجموع أعراض لا مقوم له سواها . على أنه لا وجود لشيء من هذه الامتدادات ، في الاعيان على

 <sup>(</sup>۱) المصدر السابق \_ من لوحة ۲۷۰ \_ ۲۷۷ .

استقلال . فالخط لو وجد عيبا لكان ما يلاقى شه جهة السطح ، غير مسا يلاقى الجهة الاخرى ، فينقسم في العرض . ولو وجد السطح عيبا أيضا لكان الملاقى منه لجة الاخرى . فينقسم في المعق والبعد التام ، ولو قام بنفسه دون مادة لكان هو الخلاء المتنع . ذلك اننا لو تخيلنا الثخن مثلا من غير التفات الى شيء من المواد ، لكان ذلك بعدا تاما هو الجسم التعليمي . وقد يكون سطحا تعليميا اذا تخيلنا سطحه متناهيا دون الالتفات الى لون أو ضوء .

واما السطح والخط التعليميان فانهما بتحصلان على استغلال وعلى تخيل ومن الثابت أن المقدار عرض ، وأن السطح ليس هو فناء الجسم فقط ، كما أن النقطة ليست من المقادير ، ولذا يتناهى بها الخط .

ويعتبر العدد كما منفصلا ، أذ ليس لاجزاله أمكان حد مشترك بتسلاقى عنده وقد تكون هناك كميات منصلة في أنفسها وتعرض لها الوجدة والعددية .

والعدد من حيث هو عدد ، ليس له مشترك فيه ، ولا يمكن أن يغرض فيه ترتيب ووسط وطرف .

وان أخذ الواحد من حيث هو واحد ، لم يكن يحصل من اجتماع امثاله الا العدد ، وان أخذ من حيث اله انسان أو حجر مئلا لم يمكن اعتبار تونها كميات منفصلة الا عند اعتبار كونها معدودة بالاحاد التي فيها ، فكميتها المنفصلة ليس الا لعدديتها فقط .

والدليل على عرضية العدد ، انه منقدم بالوحدات التي هي اعراض ولا يكون مجموع الاعداد جوهرا .

ومن الواضح أن الوحدة ، وأن كانت مبدأ المدد ومقومة له فليست بعدد ولا كم ، قان أقل المعدد أثنان وهو الزوج الأول .

وان نسبة الوحدة الى المدد ليست كنسبة النقطة الى الخط ، لان الوحدة جزء المدد ، والنقطة نهاية الخط ، وليست بجزء منه ، والا لزم تركب الخط من النقطة ، وهو معنى تركب الجسم من الجواهر الافراد وهو ممتنع ولكل نوع من انواع العدد وحدة ما ، يكون له باعتبارها لوازم وخواص مثل الزوجية والفردية والمنطقية وغيرها وهي ممتنمة الزوال .

وله أيضا اعتبار كثرة ، وهي نوعيته التي هو بها ما هو ، فليس المدد مما لا حقيقة له مطلقا ، فهو مما له حقيقة في الاعتبار اللهني وان لم يكن له حقيقة زائدة في الوجود الخارجي .

ويتقوم كل نوع من انواع العدد ، بالوحدات التى تبلَّغ جملتها ذلك النوع ، وتكون كل وحدة من تلك الوحدات جـزا مـن ماهيته ، أما الاعـداد التى فيه فهى غير مقومة له ، فليست العشرة مثلا ، متقومة بالخمستين .(١)

## ثانيا: الزمسان:

يشرح ابن كمونة معنى الزمان ، عن طريق تفرقته بين الانية والماهية ، فالزمان ، يمكن ادراكه بالذهن ، لكن بالرغم من ان انية الزمان ظاهرة ، فان ماهيته خفية .

وهو منصل في ذاته ، لكنه غير قار الذات ، وهو سابق على الحادث المتصل اتصال المقادير ، وليس له معهوم غير انصال الانقضاء .

أما المتقدم والمتأخر فهما لاحقان للزمان ، ويلحقسان غيره بسببه • ولا حاجة الى القول : اليوم متأخر عن أمس ، فان نفس مفهوميهما مشتمل على معنى هذا التأخر ، بخلاف العدم والوجود ، ولا يصح تصور المعية والقبلية والبعدية ، الا مع تصور الزمان ، لكنها لا دُخذ في تعريفه .

ومثل هذه الحركة سريعة او بطيئة ، لان انسريعة تقطع مسافة اطول في زمان مساو او اقصر ، وتقطع مسافة مساوية في زمان اقصر ، والبدليئة بخلاف ذلك .

<sup>(</sup>۱) الجديد في الحكمة - من لوحة ٢٧٧ - ٢٧٩ . هذا وقد رتب الحكماء السابقون الاعداد ، لتكون مراتب الامور الطبيعية مطابقة لمراتب الامور الروحانية - التوحيدى : القايسات ١٢٦ وفي معانجة انحروف لمرفة الخصائص والطبائع ، أو معرفة الاسرار العروجية ارجع الى - البيوتي / شحس المعارف - المقدمة وقارن : د . جعفر من التراث العوفي ١ : ٣٦٦ .

۱۱ذا اخذت القبلية والبعدية من حيث وقوعهما في زمان معين ٤ كان حكمهها حكم غيرهما ٤ في احوق قبلية وبعدية اخرى يعتبرهما الذهن به ولا يختصان بزمان دون زمان فيصح تعقلهما في جميع الازمنة ٤ وقد يكون ـ قبل ـ ابعد ـ من قبل ـ وأقرب منه ١٠ لان القبليات ذات مقدار وهو غير ثابت .

وعليه فان ماهية الزمان انه مقدار الحركة (١) لا من جهة المسافة بل من جهة التقدم والتأخر اللذين لا يجتمعان .

وكل انسان يعلم من تأخره لامر ، أن أمرافاته ، وذلك الغائث هو الزمان وقد يراد بالزمان أيضا أنه أعتبار التقدم والتأخر والقبلية والبعدية في الامور الوجودة ، والمقدرة في الوهم .

والقبلية (٢) والبعدية معتبـــرتان بالنسبة الى الان الوهمي الدفعي وهو الزمان الذي خواليه وعليه فان الاقرب مـن اجـرا، الماضي اليه بعــد ، والابعــد قبل ، والمستقبل بخلاف ذلك .

وليس هناك للزمان مبدأ زمانى ، والا كان له قبل لا يجتمع مع بعده ، وليس ذلك القبل نفس العدم ولا أمرا ثابتا يجتمع معه ، فهو أيضا قبلية زمانية فيكون قبل جميع الزمان زمان ، وهو محال .

 <sup>(</sup>۲) في بعض الدوائر الصوفية ببالغ أحيانا بتصور قبلية - للقبل - اى
 يسبق زمان - على اقدم زمان متصور - ومته قول الحلاج الخاص
 بوجود الحقيقية الحمدية - قبل القبل - انظر الطوايس ص ۱۲٠

وليس الزمان واجبا لذاته ، وما فيه من ـ الآن ـ كالنقطة في الخط ـ طرف موهوم بين الماضى والمستقبل ، وبه تنصل اجزاء الزمان بعضها ببعض ، ولا وجود لهذا الآن الآفي الذهن ، لانه ليس للزمان طرف .

وليس الان مقاما للزمان ، لكنه عرض حال فيه ، وهو حد مشترك بين ماضية ومستقبله ، وليس الماضي معدوما مطلقا ، بـل هو معدوم في المستقبل والمستقبل معدوم في الماضى ، وكلاهما معدوم في الان . وليس السبب في التقدم والتأخر هو المسافة وحدها ، لكن للمسافة مدخل ما في ذلك .

وقد قسم الزمان الى اجزاء هي السنين والشهور والايام والساعات وغيرها ون اجزاء الزمان الحدائم هي جزئيات الزمان المطلق ، فلا يتقدم جزء مفروض من الزمان على جزء اخر منه تقدما زمانيا ، بل تنقدم عليه بالطبع ، والسابق منهما شرط معد للاحق ، فالحركات هي سبب الحادثات : والحركة حادثة وكل حادث له علة حدوث من الحركات فالحركة ، كذلك ، فيقدم جزء من الحركة على جزء اخر طبيعي ، لا زماني ، مع انه ليس بعض اجزائها اولى بالعلية من بعض بل يرجع ذلك لامر خارج من فاعل محرك وقابل هو اجزاء المسافة .

وكما تقدر الحركة بالزمان ، كذلك يقدر الزمان بالحركة ، وكذلك تدل المسافة على المسافة على المسافة على المسافة على المسافة على المسافة على المسافة الحركة واحدة وهي التي لا بداية لها ولا نهاية ، لتكون حافظة له ، وتقدر مسافة الحسسركات بمقدار الحركة الواحدة التي يقدر بها الزمان .

وكل ما هو علة للزمان تامه أو ناقصة لا يكون في الزمان ولا مصه ، الا في التوهم ، فالوهم هو الذي يقيس هذه الاشياء الى الزمانيات ، ومن التجوز ان يقال أن السكون في الزمان أو مقدر به ، فالجسم أذا قبل في الزمان ، فانها هو من جهة حركتسه .

وان نسبة الزمان الى الحركة كنسبة انفراع الى المفروع ، فكوله ليس مقدرا للحركة لا يكون أمرا زائدا على الحركة في الاعيان ، لكنه زائسة بحسب الاعتبار اللذهني .

ومِن المنوع هنا أن ينتسب الزبان الى شىء بأنه حاصل منه ، الا اذا كان ذلك الثبيء من الاشياء التى فيها تقدم وتأخر وماض ومستقبل وابتداء وانتهاء ، وذلك هو الحركة . وتلك المية أن وجلت بقياس ثابت إلى ثابت فهى السرمد

على انه لايتوهم امتداد في الدهر ولا في السرمد ، والا كان مقدار الحركة والزمن كعملول للدهر ، والدهر كعملول للسرحد ، فلولا دوام نسبة علل الاجسام الى مبادنها ، ما وجدت الاجسام فضلا عن وجود حركاتها ، وكذلك لولا دوام نسبة الزمان الى مبدأ الزمان ، ما تحقق الزمان وعلى هذا فان دوام الوجود في الماضى هو الازل ، وفي المستقبل ، ، هـو الابسد ، والسدوام والمطلسق يشمل الدهر والسرمد ، (1)

## ثانثا: الكيفيات التي هي كمال جوهر:

يرى ابن كمونة ان الكيفيات المختصة بالكميات ، هى التى لا يتصور عروضها لشىء ما الا بواسطة كميته ، وهى تشمل ابضا الاستقامة والانحناء ، واحلقة المركبة من لون وشكل .

وهناك ما يختص بالكمية المتصلة وهذه قد تكون شكلا وحده أو مع غيره وذلك الغير اما مركب مع الشكل كالحلقة ، أو غير مركب معه ، كالاستقامة وهناك أيضا ما يختص بالكميات المنفصلة ، وهو مثل الزوجية والفردية .

ومعنى الاستقامة في الخط هو كونه بحيث اذا فرض عليه نقط ، كانت على سمت واحد ، فلا يكون بعضها ارفع وبعضها اخفض .

وان استدارة السطح المستوى هى أن يحيط به خط مستدير ، يفسرض فيداخله نقطة تتساوى جميع الخطوط المستقيمة الخارجة منها اليه . أما كرية الجسم فهى أن يحيط به سطح مستدير يتانى أن يفرض في داخله نقطة تكون كل الخطوط المستقيمة الخارجة اليه منها متساوية .

ويمكن تصور الدائرة من توهمنا ثبات احد طرفي الخط المستقيم ، مع ادارة الطرف الاخر ، الى أن يعود الى وضعه الاول ، والنقطة الثانية هى مركز الدائرة ، أما قطرها فهو الخط المار بالمركز من المحيط الى المحيط .

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ من لوحة . ٢٨ ... ٢٨١ .

ويمكن تصور الكرية من توهم ثبات قطر الدائرة ، مع ادارة نصفها ، الى ان يعود الى وضعه أولا .

" أما قطر الدائرة فانه الخط الذي يمر بمركز الكرة من محيطهـــــا الى محطها .

ويكون تصور المخروطية في الشكل بتوهم خط قائم فيالسمك ، خارج هن مركز الدائرة ، غير مائل الى جانب من الجوانب .

واسطوانية الشكل تتصور من توهم خطين قائمين في السمك ، احدهما خارج من الدائرة ، والاخر من محيطها ، مع الوصل بين كل واحد من طرفيها بخط مستقيم ، حتى يحدث سطح .

وليس الشكل هو نفس حد الجسم ، أو حدوده ، بل هو هيئة تلسزم الجسم المحدود ، من حيث هو محدود ، وهو حاصل في جميع ذلك المحدود .

على أن الكرة أو كانت في السطح لكانت أما تقميرا بحسب ما بلى جانب التجويف ، أو تقبيبا بحسب ما يلى الامر الخارج . فالكرة جسم لا سطح ، والدائرة مسطح لا خط .

وتحصل الزاوية كهيئة للمقدار من حيث هو ذو حد أكثر من واحد ينتهى عند حد مشترك .

والحلقة عبارة عن شكل من حيث انه في جسم طبيعى أو صناعي ، مخصوصاً بما يصح ابصاره ، فهى حالة تحصل من اجتماع اللون والشكل ، وعلى حسبها يوصف الشخص بالحسن والقبع ،

ومن الكيفيات الاستعدادية ما هو تهيؤ لقبول اثر ما بسهولة او سرعة كالمرض واللين 4 وتسمى اللاقوة .

ومنها تهيؤ للمقاومة وبطء الانفعال كالصلابة ، وذلك هو الهيئة التي بها صار الجسم لا يقبل المرض ، وهي القوة .

وقد تكون قوة الانفعال مقصورة التهيؤ نحو شيء واحد ، مثل قوة الفلك على قبول الحركة دون السكون ، وربما كان التهيؤ نحو أشياء تزيد على واحد

كقوة الحيوان على الحركة والسكون · على انه قد يكون القابل قابلا للشيء ، دون حفظه كقوة قبول الهاء للشكل . وقد يكون قابلا وحافظا معا ، مثل قبول الحجو له ، وإذا اشتد تأثير القوة اشتد امتناعها عن التأثر .

وقد تكون القوة بحيث اى شخص اتفق مصادفتها له ، تبقى بعده القوة . (۱)

## (١) الكيفيات المحسوسة:

يذهب ابن كبونة الى أنه لا أظهر من المحسوسات ، ولذا كانت غنية عن التمريف ، وهي تنقسم على حسب انقسام الحواس التي يحس بها الى خمسة أقسام

الاول - الملموسات ، وقد ذكر منها ابن كبونة اثنى عشر شيئا وهي : الحرارة والبرودة ، والرطوبة واليبوسة ، واللطافة والكثافة ، واللزوجية والهشاشة والجفاف والبلة ، والثقل والخفة ولا نرى داعيا لذكر التفصيل فهو مذكور بالمخطوط .

والثانى ـ من الكيفيات المحسوسة هو المذوقات ، ولها بسائط تسعة هى المرازة والحرافة والملوحة والعفوصة والحموضة والقبض والدسومة والحسلاوة والنفاهة .

والثالث ــ المشمومات . وليس لها أسماء مخصوصـــة ، الا من جهــــــة الموافقة والمخالفة وبختلف الامر هنا باختلاف أحوال الذين يحسون بذلك .

والرابع ـ المسموعات ، وهي الاصوات والحروف ، وسبب حدوثها هو تموج الجسم السيال الرطب ، مثل الماء والهواء ، وغير هذا من التفصيل .

والخامس ــ المبصرات ، وهي الالوان والاضواء . وقد شرحها أبن كعونة شرحا وافيا يكشف عن سعة اطلاعه وبصره بتراث عصره الذي كان بلا شك نسخما . (٢)

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة ـ من لوحة ٢٨١ ـ ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر الجديد في الحكمة ... من لوحة ٢٨٣ .. ٢٨٥ .

## (ب) الكيفيات غير المحسوسة

برى ابن كمونة ان كل ما كان من الكبفيات غير المحسوسة ، غير داسخ بسمى - حالا - مثل غضب الحليم ، أما الراسخ فيسمى ملكة كصحة السليم وفيها صدور الفعل دون روبة مثل ملكة الصناعة ، فإن الضارب بالطنبور لا يتروى في نقره .

وهناك ملكة العلم ، وذلك بان يحصر الانسان المعلومات ، وبكون مقتدرا على ذلك دون ترو ، ولا يكون هذا الابتهير في النفس أو العقل ، والصحبة معناها أن بصدر عسن الانسان الافعال التي تصدر عن البدن بالاعتدال ، بغير تعب

وقد يكون شىء واحد في اول حدوثه حالا ، ثم يصير ملكة ، ويشار الى هذا كله اشارة عقلية وبحتاج الادراك الى تعيين القدر المشترك منه بين الاجتاس ويشترك التخيل والتوهم والتعقل في كونها ادراكا ، مع وجود فوارق .

وان الكيفيات التي ليست من شانها ان تحس بالحواس الظاهرة كثيرة يتعلم حصرها ، لكن اهمها الادرأك .

وقد یکون بعض الادراك بالانطباع والبعض الاخر لیس بالانطباع ، ولولا هذا لكان علم البارى بذاته وبالاشياء ، وعلمنا كذلك بالانطباع ، وهو باطل .

ونحن تعلم بالبديهة ان العلم المتجدد تحصيل لا اذالة ، وان الزائل أن كان صورة ادراكية فهى حادثة لا محالة ، ضرورة ان النفس قد كانت في مبدأ فطرتها خالية عن العلوم ، ثم حصلت لها .

على انه لا بد من الانتهاء الى ادراك لا يكون عبارة عن زوال صورة ادراكية واذا لم يكن الزائل صورة ادراكية ، فنى قوتنا ادراك ما لانهاية له كالاعداد ولابد أن يكون الزائل عند ادراك كل واحد منها غير الزائل ، عند ادراك الاخر كبلا يتساوى حالنا عند ، الادراك وقبلة فيكون ادراكنا لواحد منهما هو ادراك للاخر .

وعليه فانه وجب أن يكون فينا أمور غير متناهية ، بحسب ما في قوتنا ادراكه من المدركات ، وتكون موجودة معا . وينطبق هذا على جميع الامور التي بزوالها يكون ادراكتا ، لما لنا ادراكه ، فلا بد من وجودها فينا بجملتها وهذه الامور لابد وأن تكون مترتبة فينا . ومن هنا يتضح أن الأدراك ليس هو مجرد أضافة بين المدرك والمدرك ، فأن الأضافة تستدعى وجود المضافين .

ومن المعلوم ان كل ما طابق شيئا على وجه ، لا يمكن ان يطابق ما يخالفه فالعلم بان الشيء سيوجد غير العلم بوجوده اذا وجد ، فاذا كان الادراك بغير تأكد سمى : شعورا وان حصل وقوف على تمام المعنى قيل له : تصور ، فاذا بقى بحيث يمكن استرجاعه يسمى الحفظ ، ويسمى الطلب : التذكر . والوجدان : الذكر .

وقد يكون معرفة اذا أدرك المدرك شيئا ، وانحفظ أثره في نفسه ، شم أدرك ثانيا وادرك معه انه هو الذي ادركه أولا . واذا تصور المعنى من لفظ المخاطب ، فهو الفقه والفهم والافهام ، أما البيان فهو ايضال المعنى باللفظ الى فهم السامع .

أما العلم فهو اعتقاد أن الشيء كذا ، وأنه لا يمكن الا يكون كذا ، أذا كان ذلك الاعتقاد بواسيطة موجية له ، وكان الشيء في نفسيه كذلك .

أما العقل فهو اعتقاد بأن الشيء كذا ) مع اعتقاد أنه لا يمكن الا يكون كذا طبعا ، بلا واسطة ، مثل اعتقاد المبادىء الاول للبراهين ، والذهن هو القوة المعدة للنفس لاكتساب الاراء ، والذكاء هو شدة القوة الذهنية .

وتنقسم الادراكات بحسب مراتبها ، في التجريد عسن المادة الى أربعـة ا اقســام :

احساس وهو أخذ الصورة عن المادة ، ولكن مع اللوحة المادية ، ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة .

وتخيل وهو تبرئة الصورة المتنزعة عن المادة تبرئه اشد ، فان الخيال يأخذها عن المادة ) بحيث لا يحتاج الى وجود المادة ) وتكون للصورة ثابتة اذا بطلت المادة أو غابت .

والتوهم هو نيل الماني التي ليست هي في ذواتها بمادية ، وان عرض لها ان تكون في مادة ، كالخير والشر ، والموافق والمخالف فلو كأنت مادية لمساعرضت الاللجسم .

والوهم وأن أدركها قائه لا يدركها الا مخصوصة بالشيء الجزئي الوجود في المادة وبمشاركة الخيال فيها . كادراك الشاة عداوة الذئب وصداقة الولد ٠

والرابع هنا التعقل ، وهو أخذ الصورة مبراة عن المادة ، وعن جميع علائقها تبرئة من كل وجه ، وقد يكون فعليا اذا تعقلنا صورة وأوجدناها في الخارج ، وقد يكون انفعاليا اذا أخذن االصورة من الواجودات الخارجية .

ومن العلم ما هو تفصيلي وهو ان يعلم الانسان الانسباء متمايزة في العقل مغصلة بعضها عن البعض ، وما هو اجمالي فهو كمن علم مسألة ثم غفل عنها ثم سئل عنها ، فانه يعضر الجواب في ذهنه ، وليس ذلسك بالقرة المعضسة ولتعلق العلم بالبسائط فانه بستحيل على الانقسام ، والعلم بالمركبات يتوقف على العلم بأجزائها البسيطة .

ومن الكينيات هنا اللذة والال ، فاللذة ادراك ونيل لوصول ما هو عسد المدرك كمال وخير من حيث هو كذلك والالم هو الادراك والنيل أيضا ، وشر من حيث هو كذا ، وقد يكون الشيء كمالا وخيرا باعتبار ، وغيرهما باعتبار أخر .

ومن الكيفيات ايضا: الحياة والارادة والقدرة ، فالحياة هي كون الذات بحيث لا يمتنع عليها ان تعلم وتعتل : والارادة هي كون الفاعل عالما بفعلسه. اذا كان ذلك العلم سببا لهدوره عنه ، مع كونه غير مغلوب ولا مستكره :

والقدرة هي كون الحي بحيث يصح منه الفعل والترك بحسب الدواعي المختلفة .

والأخلاق من جملة الكيفيات ، والخلق ملكة يصدر بها عنى النفسي افعال بسهولة من غير تقدم روية ، وأصول النضائل الخلقية ثلاثة : الشجاعة والعفة والعكمة ، ومجموعها هو العدالة ولكل منها طرفا افراط وتفريط هما رذيلتان ، ، (1)

<sup>(</sup>۱) يدل هذا دلالة صحيحريحة على تبني ابن كمونسة لفكسرة ما الوسسط الارسطية ، وقد لعبت هذه الثكرة دورا كبيرا في المعيط الاسلابي ووجدت لها سندا في بعض الايات القرائية التي استطاع المساد المفكرة ان يفسروها بالمعاني التي تشهد لفكرتهم ، وذلك لا يمنع من ذكر ان هذه الفكرة كانت محل نقد من القدامي ومن المحيدثين ، الجديد في الحكمة

والصحة والمرض ايضا من قبيل ما هو غير محسوس من هذه الكيفيات قالصحة عبارة عن الكيفية التي بها يكون بدن العي ، بعيث تصصصدر عسه الافعال اللائقة به سليمة ، والمرض هو ما يقابلها .

ومن هذه الكيفيات ايضا: الغرج والغم والغضب والغزع والحزن والهم والغبل والعقد . وقد فصلها ابن كنونة فليرجع الى المغلوط نفست ١١١٠ والعا: الاضافة:

ان معرفة المضاف البسيط معرفة فطرية ؛ لا تحتاج الى تنبيه . والمركب فيه جزء من جنس اخر كالاب . فانه جوهر في نفسه لحقته الابوة . وكالكيست الموافق ، فهناك فرق بين أن يقال : كيف موافق لكيف ، وبين أن يقال موافقة الكيف . فقد أشير بالاول الى الكيف المركب ، مع اضافة هى الموافقة وأشير بالثانى الى اضافة هى الموافقة المتحصصة بالكيفية وهى المشابهة الممتازة بذنك المتخصص عن المساواة ، والتى هى موافقة في الكمية .

على انه من غير الجائز رفع التخصص عن الوافقة في الكيفية ؛ بحيث تبقى ذات الوافقة ، ويقرن بها التخصص بالكمية او غيرها ، مع وجودها بعينها حالم فليس للاضافة جعل وتخصصها جعل اخر .

وبالتخصص بالوضوع تمتاز كل اضافة عن اضافة اخرى ، فلا يمع أخذ الاضافة المخصوصة عبارة عن المجموع من المفروض ولا حقه ، بحيث بكون نفس المفروض و بالتعقيق فان معنى ذلك المنيز لها هو تنصصها به ، وبالتعقيق فان معنى ذلك التخصيص هو اضافتها اليه ، فمعيز الاضافة اضافة اخرى ، ولولا أنها من الاعتبارات اللحنية للزم من هذا محال ، ولا تقتضى الاضافة الى متشخص تشخص الاضافة ، مثل : إبن زيد .

وهناك من المتضايفين ما ينعكسا رأسا براس كالاخوة ، فاد كل واحسد منهما التم للاخر ، وليست الخوة واحدة هي قائمة بهما جميعا ، بل لكل واحد أخوة أخرى ، وليست الابوة والبنوة كذا ، لان احدهما أب للاخر ، والأخسسسر

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة - من لوحة ١٨٥ - ٢٩١٠

ليس أبا له ، بل أبنا ولابد من العكاس الطرفين بالتكافؤ في المضاف الحقيقي . وكذلك المركب .

فاذا قبل: السكان سكان السفينة ، والراس رأسي الحيوان ، لا يصح: السفينة سفينة السكان ، والحيوان حيوان الراس ، لكن يتحقق التعادل اذا قبل الراس لذي الراس ، والسكان لذي السكان .

وقد تكون الإضافة بين أمرين ذهنيين ، فيأخذهما الذهن حاضرين : فتتحصل الإضافة بينهما في الذهن كالمتقدم والمتأخر .

والاضافة امر زآئد على منهوم المضافين ، وان كان أمرا اعتباريا ، فلمو كانت الابوة مثل نفس الانسانية ، أو نفس النسخص ما الاب لكان ذلسك المسخص ما صح وجوده أصلا الا وهو أب ، ولما صار أبا بعد أن لم يكن . فالابوة لا تعقل الا مع البنوة ، والانسانية والشخص الانساني ، تعقل دون القياس إلى بنوة أو أبن .

وقد تعرض الاضافة أيضا للجوهر كالاب والابن ، وللكم الطويل والقصير . والقليل والكثير ، وللكيف الاحر والابرد ، ولاضافات أخرى كالاقرب والابعد والاعلى والاسئل ، والاقدم والاحدث ، والاشد انحناء وانتصابا ، والاعسرى والاكسى وللحركة كالاقطع والاحرم ، والاشد تسخينا وتبريدا .

ومِن التضايف : التتالي والتشافع والتماشيي والتداخل والاتصــــال رالالتصاق ، وامور آخرى بعضها مفهوم مما سبق .

ومنه الاين.والمتني والوضع والجدة ، وهكذا مما فصله ابن كمونة ١١٠٠

## خامسا: الحركـة:

والحركة خروج الشيء من القوة الى الفعل لا دفعة ، وهي ايضا هيئة يمتنع ثباتها لذاتها .

وهى أمر ممكن الحصول للجسم ، فهى كمال أول لما بالقوة ، وليس الكمال ههنا ما يلائم الشيء قان الحركة قد تكون ألى غير ملائم ، بل ما يمكن للشيء كيف كان .

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ من لوحة ٢٩١ \_ ٢٩٢ .

وان كل عاقل لمبعيز بين كون الجسم سباكنا : وبين كونه متحركا ولو لم يكن تمييز الحركة عما عداها معلوما له بالضرورة لما كان كذلك .

وتتعلق الحركة بسئة اشياء : ما منه وهو مبدؤها ، وما اليه وهـــو منتهاها . وما هي فيه . والمعرك والمتعرك والزمان .

وتعلق الحركة التي منها الزمان ليس كنعلق سائر الحركات ، فانها واقعة فيه ومقدرة به ، وقد ذهب ابن سبينا الى أن كل حركة في زمان ، وان أول الزمان من عند الله تعالى ١١٠ وتتركب الحركة من أجزاء تتجسيزا ، والا لكانت السرعة والبطء ، تخلل السكنات ، كما تنقسم الحركة الى ما تقتضيها قوة الجسم ، أو الى أمر خارج عن الجسم وقواه ،

وقد تتصور الخركة في الابن كالانتقال من مكان الى اخر ، وفي الوضع كحركة جرم دائر على مركز نفسه ، وفي الكم اما من مقدار ألى مقدار اكثر منه ، هو النمو . ان كان بورود مادة . والتغلغل ان كان بدون ذلك ، واما السسى ما هو اصغر من ذلك ، وهو الذبول ان كان بانقصال مادة . والتكاثف ان لم تكن وفي الكيف كتحرك الجسم من السواد الى البياض بالتدريج ، وهذا يوافق ما ذهب اليه ارسطو من قبل حيث يرى آن الامور الطبيعية متعركة ؟ وقسد تكون الحركة ايضا مستديرة ومستقيمة ومركبة منهما ، كحركة العجلة ، وكال منهما الى سريعة وبطيئة .

وهناك تفصيلات أخرى ندعها للدقطوث ، حيث لا تتعلق بعرضنا ٣٠

# ٩ - الاجسام الطبيعية:

أولا مقومات الجسم الطبيعي :

ان وجود الجسم الطبيعي الملوم من ناحية العس · وقد يكسنون مركبساً من أجسام مختلفة الطبائع ، كبدن الانسان ، أولا كالهواء .

<sup>(</sup>١) ان سينا : الهداية ص ١٥٦ ، ١٦٠ ،

<sup>(</sup>٢) أرسطو: الطبيعة ١ : ٨ .

<sup>(</sup>٣) الجديد في الحكمة - من لوحة ٢٩٢ - ٢٩٦ .

وهو قابل للانقسام بالعقل أو القوة ، والجسم الذي فرض أن أجزاءه غير متناهبة بالفعل . هي متناهبة بالفعل .

وكل جسم يكون قابلا للانقصال . وذلك الانقصال أن أدى الى الافتسراق فهو بالفك والقطع ؛ والا فهو بالوهم أو القرض .

وكل جسم طبيعى ، قلابد وأن يكون مركبا من مادة وصورة لاله لايخلو من اتصال في قاته ، وأنه قابل للانتصال حال كونه متمسلا ، فتكون قسيسوة قبوله حاصلة حال الاتصال .

وللجسم شيء غير الاتصال به ، يقوى على قبول الانفصال ، وهو الذي يتصل ثارة وينفصل آخرى ، وهو المادة والهبولى ، فهر ثابت للجسم وان لم ينفصل بالقمل .

ولا توجد هيولى الجسم مجردة عن صورته ، والا لزم المحال . وكذلك لا تخلو الهيولى من صور آخرى ، تختلف بها الاجسام أنواعا ، كالمسسووة الارضية والهوائية والقلكية ، وأن كون الجسم بحيث يستحق أينا أو كيفا، " أو غيرهما غير حصوله في ذلك الاين وعلى ذلك الكيف .

والجسم الذي يقرض آخر الاجتنام له وضع وليس له مكان . وسن المحال وجود جسم غير متناه ، او اجسام مجموعها لا نهاية له . وأن تأن كان واحد منها متناها ١١١٠ ومكذا ،

# ثانيا: أحوال المناصر باعتبار الانفراد:

قد يكون الجسم المتحرك حركة مستقيمة لطيفا وهو الذي لايحجيز ابصارنا عن ابصاره ، وآلى كثيف وهو الذي يحجز أبصارنا عن ابصار النور كلية والى مقتصد وهو الذي يعجز ذلك حبزا غير تام ، والى حاز خنيف وبارد ثقيل،

الجديد في الحكمة \_ لوحة ٢٩٩ \_ ٢٠١ .

ولم تخل هذه الاجسام عن الكيفتين الفعليتين وهما : الحرارة والبرودة . وعن الكيفيتين الانفعاليتين وهما : الرطوبة واليبوسة .

ومن المعتنع اجتماع اربعة أو ثلاثة من هذه الكيفيات في بسيط واحد منها كما أنه يجوز خلو هذه الاجسام عن الهيئات غير العامة لجميع الاجسام التى عندنا : كاللون والطعم والرائحة . فليس للهواء لون أو طعم أو رائحة دون مخالطية .

ولو كانت حركات العناصر الى الماكنها فسرية لما كان الاكبر من اجزائها يتحوك الى مكان كليته أسرع مما يتحوك اليه الاصغر منهما ؛ لان فعل القاسر في الاصغر أقوى من فعله في الاكبر ، لكثرة المائمة فيه ، وهذه يستعيل بعضها الى كيفية بعض ، وينقلب بعض أجزائها الى بعض .

وتستعد هذه الاجسام بمقابلة المضيء أن تقبل النسخين المبدأ الفيد له كما تشتد حرارتها بشدة القابلة ) ولذا كان حر الصيف أشد من غيره .

ومن المعلوم بالتجربة أن هذه العناصر تتخلخل بالحسرارة ، وتتكاشف حار ، لكن جموده ليس كجمود الارض فهو رطب بالقياس اليها .

وهذه العناصر الاربعة قد تكون خفيفة أو تقيلة وكل منهما أما نطلسق أوغير مطلق .

فالخفيف المطلق هو الذي في طباعه التحرك الى غاية البعد الذي يمكن ان تصل البه هذه الاجسام ، مما يلى جهة الماء هو النسار \* والخفيف المطلق هسو الذي في طباعه التحرك الى الجهة ولكن لا الى غايته ، وهو الهزاء \* والثنيل المطلق هو الذي في طباعه التحرك الى غاية البعد التى يمكن وصولها البه من السنل وهو الارض \* والثنيل غير المطلق هو الذي في طباعه الحركة الى تلسلك الجهة لا الى غايتها ، وهو الماء .

<sup>(</sup>۱) هذا يتفق مع راى ابن سينا الذى ينص على أن العالم وأحد ، بالمرقم من أنه مركب من بسائط كثيرة \_ الهداية ص ١٦٩

وبسائط الاجسام في الكون ١١١ اربعة :

الارضسس ويلزمها من التقسسيم الاول الكثافية . ومن الثاني البسرودة والثقل ومن الثالث اليبوسة .

والماء وفيه اقتصاد وبرودة مع ثقل ورطوبة .

والهواء وفيه لطافة وحرارة مع خفة ورطوبة .

والمنار ويطرمها اللطافة والحرارة مع الخفة . وكلما كانت النار أقوى كان تلونها أقل . فان كير الحدادين أذا قويت النار فيه ، ذهب لونها • وأذا صمدت الاجسام الدخانية إلى قرب الفلك احترقت . وكلما كثرت الاجراء الارضية في النار قوى لونها والا ضمغت ومالت إلى الشفافية فثبت أن النار بسيطة شفافة كالهواء .

والتار هي البالغة في الحرارة ، والارض بسبها اشد من بردها ، اما الماء فان برده اشد من رطوبته ، بل لو ترك وطبعه لجمد ان لم يسيله جسم بالبرودة ، والتخلخل يكون بتباعد اجزاء الجسم بمنظها عن بعض ، مع انه يتخللها اجسام ارق منها ، لاتكون مناسبة لها كل المناسبة ، اوبزيادة مقدار الجسم دون انشياف مادة ، وقد فصل ابن كمونة القول في طبقات هذه المناصر فلا داعسي لاعادته هنا (1) .

### ثالثًا: حال العناصر عند امتزاجها وتركبها:

قد تجتمع هذه العناصر الاربعة او بعضها فتمتزج بكيفية متوسطة والفرق . بينالمزاج ان الفساد ان الفساد يتبدل بالكلية ، والمزاج بتوسط المجتمعات .

وكلما صفرت أجزاء المناصر كان امتزاجها أتم ، واذا تفاعلت فكل منها يفعل بصورته وينفعل بمادته ، فالفعل والانفعال مختلفان مثل حركة الحجر الى اصغل ، فإن المتحرك مادته ، والمحرك صورته النوعية .

<sup>. (</sup>١) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣٠١ \_ ٣٠٤ .

وقد يكون هناك تركيب لا إحتراج ، اذا لم ينته التفاعل بين المجتمعين المي حد التثابه في جميع الاجزاء ، والمركب اعم من الممنزج ، على انه اذا اجتمع المحار والبارد لم يبق كل واحد من الحرارة والبرودة مكسورا بالاخر ، وان معنى المتداد الكيفيات وضعفها ان تبطل كيفية ويحدث أشد منها ، او اضعف سين بابها .

وقد تؤثر في المعتزج بنفس الزاج ، كتبريد ما غلبت عليه البرودة وتسخين ما غلب عليه الحر ، ويسمى هذا التأثير ، كيفية ، . والالوان والطفوم والروائح والاشكال مما يتبع الامتزاج من الكيفيات .

وقد يكون المعتزج معتدلا حقيقيا اذا كانت مقادير القوى المتضادة منساوية فيه • والاخراج عن الاعتدال • على انه لا حد مشتركا بين جديع البسائط •

وقد يحصل امتزاج ثان من اجتماع المتزجات ، وقد بحدث ثالث وهكذا وليس تساوى الاجزاء وعدم تساويها شرطا في المزاج وقد تكون القوة في صغير المقدار اقوى من كبيره كما هو واضح من قوى الادوية .

وهناك كثرة من الانفعالات الحادثة بين الحار والبارد والرطب واليابس مثل : النضج والطبخ والاذابة والتلبد ، ويرى ابن كمونة ان النسب المختلفة الواقعة في بسائط الممتزجات لاسبيل لنا الى حصرها (١) ،

## رابعا: الكائنات الحادثة من العناصر بغير تركيب:

هناك من العناصر ما يحدث فوق الارض ، وهناك كذلك ما يحدث فيها . وما يحدث فوقها منه ما سببه أشراق الشمس على المياه والاراضي الرطبة ، أو تحلل من الرطب بخارا ، ومن اليابس دخانا ، وأذا صعد البخار فربما المطف وصار هواء ، وربما بنغ الى الطبقة الباردة من الهواء فتكاثف واجتمع سسحابا وتقاطر مطسرا ،

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة ... لو ٢٠٤ - ٢٠٦ .

على أنه قد يكون السنجاب عن تكاثف الهواء بالبرد الشنديد ، وربما كان البرد أقوى من هذا ، فجمد السنجاب قبل تشكله بشكل القطرات فنزل ثلجا ، او جند بعد تشكله فنزل بردا -

قان لم يبلغ الى تلك الطبقة صار ضباءً أو طلا أو صبقيعاً وهكذا من الظواهر مثل الرباح والاعاصير والزوابع .

وان استضاءة الجو للهباء (١) المبتوث في الهواء ، وليست للهواء نفسه ، وهذه الهباءات لا تحرق الهواء لصغرها فينزل ، والحر العظيم اذا صادف طينا كثيرا لزجا عقده حجرا عظيما ، فتغلف أجراؤه صلابة ورخاوة ، وقدر تتكسون الجبال من تراكم عمارات تجزأت في أزمنة متطاولة ،

وللجبال ايضا منافع كثيرة ، لان كثيرا من العيون والسحب والمعادن تتكون فيها ، فانها لصلابتها لا تنفصل الابخرة عنها . بل تعتقن فيها . فتصير سدا للعبون ، وفي بامن الببال من الندوات ما ليس في سائر الاراضي . وهي بسبب ارتفاعها ابرد ، فتبقى على ظواهرها من الانداء والثارج ، وتحتسس فيها الابخرة المتصاعدة فلا تنفرق ولا تتحلل .

وسبب ارتفاع القدر المكشوف من الارض . هو ما يحصل في بعض جوانبها من انجبال والتلال والاغوار والوهاد . فالاسباب هنا لم يظلع عليها .

وتختلف المواضع المسكونة من الارض في الحر والبرد والرطوبة واليبوسة وغيرها . بسبب أوضاعها من السمائيات وعلى حسب مسامتة الشمس لهسسا . وقربها ، وبعدها من مسامتها ، وبأسباب اخرى غير منضبطة .

<sup>(</sup>۱) الهباء / كلمة استعملت في الاصل لتدا على معنى التفاهة والعقسارة وعدم الاهمية والتناهى في الصغر . كما تدل كذلك على المدم احيانا كما في القرآن الكريم ( الفرقان ٢٢ ) ثم استعملت لنؤدى معنى ترنيسا يشرح عملية الخلق من حيث تحول غير المرثى الى المرثى بواسطة النور انظر : بول كراوسى / جابر بن حيان ٢/١٥١ هامش ٣ . وقارن الاستاذ د ، جعفر / من التراث العموفي جدا ص ٢٧٦ .

والحركة التى تعرض لجزء من الارض وهى الزلزلة ، سببه ما يتحسرك تحتها فيحرك ما فوقه فقد يتولد تعت الارض ريح او بغار او دخان ، ويكون وجه الارض متكاثفا عديم المسام او ضيقها ، وحاول ذلك الخروج ولم يتمكن لكنافة الارض وتعرك في ذاته وحركها وقد يشق الارض بقوته وقد تنفسل عنه نار مخيفة أو أصبوات هائلسة ، وقد يكون تحست الارض نقسب واسعة ، فتنهد وينهد ما يقابلها من الجبال والبلاد ،

ومن النار حدوث الزلزلة في الصيف ، وقد تكون الكسور من اسبابها ، لفقدان الحرارة الكائنة عن الشماع دفعة .

واذا لم يكن للابخرة والاهوية مدد حدثت منها الميون الراكدة وان لم تكن الابخرة كثرة . وأزيل عن وجهها ثقل التراب . صادفت منفذا . واندفمت اليه فأن كان لها مدد حدثت منها المقنوات الجارية . على أنه قد يكون سبب الميون والقنوات ما بسيل من الثلوج والامطار .

ويرى ابن كمونة ان ما ذكره هنا او ذكره غيره من الباحثين ليس هو السبب الوحيد لحدوث هذه الظواهر فربعا كشف البحث عن اسباب اخرى . مما بدل على أنه يؤمن بنسبية المرفة . (٢) .

## خامسا: ما يتكون بتركيب من العناصر:

من العناصر ما هو مركب معدنى ، وهو الذي لا نمو فيه ولا توايد وعكسه المركب النباتي والحيواني ، ولا يستبعد ابن كمونة ان يكون لكل متكون مسن الاجسام شعور ما ، فقد شوهد بعض اناث من النخل يتحرك الى جهة بعض

<sup>(</sup>۱) لعل فيما اورده ابن كمونة هنا من الاراء العلميسة بقصد التجربة والاختبارات واننا نهيب بالمتخصصين في فروع الجيولوجيا والجغرافيا والفلك ان يفحصوا مثل هذه الاراء المضمنة في تراننا بدلا من البحث عن حلول خارج هذا التراث .

<sup>(</sup>٢) الجديد في الحكمة ـ لوحة ٣٠٦ ـ ٣٠٨ .

الذكور منها ، دون بعض في حالة تكون الربع فيها الى خلاف تلك الجهة ، وكذلك ميل عروقها الى الصوب الذي فيه الماء في النهر ، وانحرافها في سعودها عن البدار المجاور لها ، فقد يدل هذا على ان للتغيلُ عورا وادراكا ، وان كان المجرم بذلك مستحيلا في المبدأ القريب ،

وكل من المعادن والنبات والحيوان جنس لانواع لا تتحصر أن بعضها فوق بعض • ويشتمل كل أوع منها على اصناف • وكل صنف على انسخاص • لا سبيل الى حصرها •

والتراج المحد لكل جنس منها له الفرض بين حدين ، ويشتمل هذا الفرض على أمزجة نوعية ، والمعنفي على شخصية ، والمعنفي على شخصية ، ولكل من المواليد انثلاثة صورة نوعية مقومة ، هي كما له الاول منهسا تنبعث كيفياته المحسوسة وغيرها من كمالاته الثواني ،

وتكون المعادن هو من امتزاج الابخرة والادخنة المحتبسة في باطن الجبال والارضين ، امتزاجا متنوعا . حسب اختلاف الامكنة وفصول السنة والمواد .

فعى بعض الاراضى قوى مولدة لمادن مخصوصة ، ولهذا لاتتولد تلك في بعد المواد المادي لم يصل اليها الانسان بعد .

وقد يغلب البخار ملى الدخان ، فينعقد ان صافيين انعقاذا تاما ، فيكون من ذلك جواهر غير متطرقة عسرة الذوب او منتنعة كالبدور والياقون ·

ويحصل الكبريت من بخار امتزج مع دخان وهواء امتزاجا تاما - حنسي حصل فيه ذهنية .

والرئبق من بخار ممتزج مع دخان كبريتي امتزاجا محكما ، لم ينفصل

عنه ، وغيرها ذلك ، وسبب بياش الرئبق هر صفاء مائيته ، ويعدث من امتزاج البغار والدخان باعتدال ، اجسساد متطرقة صسابرة على النار مثل ، النهب ، والغضة والنحاس والحديد والرصاص الابيض والاسرب والخارصيني ، ومنها ما لا يقبل الذوب بسهولة كالرصاص ، وما يقبله بالجملة كانحديد ، ونمل هذه السبعة مركبة من الزئبق والكبريت ، واذا غلب الدخان على البغار تزلدت جواهر غير متطرقة ولا ذائبة بالنار وحدما مثل النوشادر والملح .

ومن الجواهر المعدنية ما هو منطرق مثل الاجسام السبعة ، وما هو غير منطرق ، للبعدة صلابتها كالبلور والمياقوت ، أو لغاية لينها كالزئيق ، والتي هي في غاية المصلابة قد تنحل بالماء مثل الملح والنوشادر ، وقد لاتنحل بسه مثل الكبريت والزرنيخ ، ويزى ابن كمونة أن أكثر هذه الاحكام خاضع للحدس والتجسوبية .

وتكون النبات من امتزاج العناصر أثم من الامتزاج الواقع في المدنبات وابعد عن التضاد ، فلهذا يستعد لقبول صورة أشرف من صورها ، حتى يحصل فيه من الاثار ما لا يحصل فيها ، كالتغذية والنمو والتوليد ، والتغذية لعنظة والنمو لتكليلة والتوليد لبقاء نوعه يعمول أمثاله ،

ويتقسم النبات الى اقسام متنوعة ، ونيه الات تجرى مجرى الات العبوان كالعروق لتأدية الغذاء ، وكالقشور الجارية مجرى الجند ، وكالنبوك الجاري مجرى القرون ، وأصله الذي في الإرض يجرى مجرى الراس ، ولهذا تبطل قواه اذا قطع – وله تأثيرات كثيرة في بدن الانسان ليس هذا محل ذكرها ، لان كتب الطب وافيه به .

وتكون الحيوان هو من مزاج أقرب الى الاعتدال ، وأتم من الامزجسة النباتية ، ولذا استعد لقبول كمال هو أكمل من الكمال الثانى ، ولاجله ظهرت عنه أفعال التوى النباتية وزيادة أفعال قوى أخرى كالحركة الارادية والإدراكات التى لا توجد في النبات .

وينقسم الحيوان الى ناطق وأعجم ، والناطق ما يتحقق له ادراك كسلى كالانسان ، والاعجم ما لا يتحقق له ذلك وان جاز له كونه في نفس الامر • لكسن لم يتحقق هذا تماما .

ولم نشاهد من النامل الا نوع الانسان ، لكن سمعنا بانواع أخرى كالجسن وغيرهم ، والحيوانات العجماء كثيره الانواع تفوت الاحصاء ، وتحت الانواع أصناف وتحنها اشخاص ، وكله دنيل على حكمة البارى، القدير سبحانه (١) ،

<sup>(</sup>١) الحديد في الحكمة \_ لوحة ٣٠٨ \_ ٣١١ .

#### سادسا: أثبات المحدد للحهات:

دل وجود الاجسام السغلية المتحركة حركة مستقيمة ، من حبث مسافة حركتها على ثبوت جهتين معدودتين مختلفتين بالطبع ، ومن الممتنع ان يكون خلاء فقط ، او ابعاد مفروضة ، او جسم واحد فقط غير متناه ، والا لها امكن أن يكون للجهات المختلفة بالنوع وجود البتة ، فلا يوجد فوق واسسسفل وبمين وبسار ، وظف وقدام .

كذلك لا يمكن ذهاب الجهة الى غير النهاية لان كل جهة موجودة . فاليها اشارة ، ولذاتها اختصاص وانفراد عن جهة اخرى .

ولا تغلو ذاتها أن تكون متبرئة • فيلاون الابعد من جزأيها عن المسسير هو الجهة • فلا تكون الجهة بكليتها جهة • بل بعضها هو الجهة • ويلزم أن يكون لها امتداد في جهة فلا تكون نفسها جهة ، ويكون لها وضع لا محالة أن كانت غير متجزئة • والا لم يكن اليها أشارة ،

وكذلك فان كل ماله وضع ، وهو غير منقسم ، انما هو حد وغايسة لا يكون ما وراء منه .

فما لا يتناهى لا حد فيه بالطبع ، والنهات معدودة بأطراف وكل حد يفرض فيه فلا يخالف الاخر الا بالعدد ، لان جميع الحدود والاطراف المفروضة فيه هى في طبيعة واحدة ، فليس بعضها بالفوقية وبعضها بالسفلية أولى مسن المكس .

ولا يجوز فرض الجهات المتقابلة في جسم واحد متناه على أنها مسطحة او في عمقه ، لان مسطحه أن كان كريا لم يكن ما يشرض فيه مختلفا بالنوع ، وأما أن كان مضلعا فليس ذلك بطبيعي له ، فأن الشكل الطبيعي للبسيط هو الكرة ،

. وان كانت الاجسام كثيرة - فان اتفق نوعها لم يحصل بسببها الجيسات المتضادة ، وان اختلف نوعها وجب ان يكون على عدد الجهات بعددها . ولا يجوز اقتصار ذلك على اختلاف الطبقتين دون اختلاف الوضعين ، فلو لم يعسر فلا الختلاف الوضع - لكان النضاد وأقمأ بين الجهتين ، ر

ومتى كان الجسم المحدد محيطا كفي لتحديد الجهتين ، دان الاحاطة

تثبت المركز بعدا وقربا : دون حاجة الى جسم اخر . فالتحديد انما يكون بجسم مستدير ، او أجسام صبتدير أن المحدد يجب ان يكون جسما طبيعيا . ولا يجوز أن تكون الجهة نجسما ، لانه لا شيء منها بقابل للتجربة وكل جسم قابل لها ، فلا شيء من الجهة بجسم .

وتشتمل كل جهة على ماخذين ضرورة . ولا يجوز أن يكون الجسم المعدد لها متركبا من أجزاء مختلفة ، لوجوب اختلاف تلك الاجزاء في الجهات - فالمحدد يكون بسيطا في نفسه . ويكون مشكله هو الكرة . اذ هو الطبيعي لكل جسسم بسيط . ولا يخلو تغير الشكل من حركة مكانية من جهة الى جهة ، فتكون الحجهة قبل محددها ، وهكذا (۱) .

#### سابعا: الافلاك والكواكب:

يرى ابن كمونة أن كل ما يتحرك من الاجرام السماوية ، فيه ميل مستدير لاستحالة وجود الحركة به دون الميل ، وكذلك فئله غير قاسر ، والا لكانت الحركات على موافقة القاسر ، فيلزم أن تستوي في السرعة والبطاء ، وهسدا خلاف الواقع ، وكذلك فأن حركاتها ليست طبيعية ، لان أى حركة مستديرة لا تكون بالطبيعة ، فهي بالارادة ،

واذا كان في بسائط هذا ميل مستدير بالطبع ، امتنع ان يكون في طباعها ميل مستغيم كذلك ، فالطبيعة الواحدة لا تقتضى أمرين مختلفين ، فلا تقتضى توجها الى شيء باحد المياين ، وصرفا عنه بالاخر .

على أنه لا يكون الحكم في ذلك من الحكم باقتصاء الطبيعة الحركة والسكون فانها أنها اقتضت استدعاء المكان الطبيعي لاغير ، وهي تعبد الجسم اليه بالحركة ان خرج عنه بالقسر ، وقد يكون اقتصارها في حالتي الحركة والسكون واحدا اذا كان فيه حفظه بالسكون ، وليس كذلك اقتضاء الميلين المذكورين ،

على أن اقتضاء الحركة المستديرة أنها هو مفاير لاستدعاء المكان الطبيعى ، وفي الامكنة مكان طبيعى يطلبه المتحرك على الاستقامة ، وليس في الاوضاع وضمح طبيعى يطلبه المتحرك على الاستدارة ، ولذلك أسندت احدى الحركتين الى الطبيعة دون الاخرى .

الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣١١ \_ ٣١٤ .

والبسيط يلزم منه الا يتخلخل ولا يتكاثف. والا يكون ثفيلا ولا خفيفا ولا حارا ولا باردا . ولا رطبا ولا بابسا . ولا قابلا للكون والفساد .

ونجد سبعة كواكب سيارة في الكواكب المشاهدة في السماء ، لاتنبت نسبة أو ضاع بعضها من بعض مع حفظ هذه النسبة ·

وهناك سبعة متميزة وهى : القبر وعطارد والشميس والزهبيرة والمريسيخ والمشترى وزحل • والباقية هى الثوابت . وهى كثيرة لا تحصى . ومن الجائز ان تكون منها المجرة . فهى كواكب متقاربة الوضع •

وكل واحد من المتميزة يسامت الثوابت ، ويتحرك منها نحو المسرق مسن المفرب كل ليلة دورة واحدة ، وهو دال على وجود فلك محيط بكلها يحركها نلك الحركة ،

وليست الكواكب كلها مركورة في فلك واحد يتحرك بحركته الى المسرب ويحركها الفلك المحيط به إلى المشرق ، وهو دليل على عدم تساوى حركاتها سرعة وبطاء ، والفلك المدير للكل تسمى منطقته معدل النهار ، ومحوره العالم ، وقطباه قطبي العالم ،

واذا كانت الشمس فيما بين تقطتى الاعتدال الربيعي والانقلاب الصيفى ، كان الزمان ربيما ، واذا كانت في الربع الذي يليه شمالا كان الزمان صيفا ، واذا كان في الربع الثالث كان خريفا ، والرابع كان شتاء ،

ومن الكواكب ما هو أبدى الظهور . ومنها ما هو أبدى الغفاء • ويكسبون النهار أطول من الليل أذا كانت الشبيس مناك في البروج الشبيالية ، وأقصر أذا كانت في الجنوبية وقد أورد أبن كبونة بعض الشرح لاحوال الأفلاك والكواكب ، لانه علم العن أى أحالة القارى، ألى علم الهيئة ، استكمالا لهذه الموقة الفلكية ، لانه علم نفيس دال على عظمة المبدع جل وعلا • (١) وهذا يدل على ربط الموقة العلميسة بالخلفية الدينية وذلك لان هذه العلوم أنها كانت تتعلم من أجل نفعها العاجسل وتفعها الاجل المتملق بالمقيدة ،

<sup>(</sup>١) الجذيد في الحكمة \_ لوحة ٢١٤ \_ ٣١٧ ·

هذا ويتفق ابن كمونة منا مع فكرة ارسطو من قبل الذى رأى أن الكواكب حية . وأن الشرق هو الذى يحركها الى محاكاة الفاعلية الازلية لله (١) • وكذلك يؤكد افلوطين ان الكواكب حية ولها تأثيرات فينا . لكنه ينفى عنها الذاكرة . لانها لا تغيدها . ريثبت لها حاستى السمع والبصر منكا

وقد اعترف اليهود بالكواكب على أنها حكام . مستندين الى سفر التكوين الذي أشار الى أن الله وضع أنوار السماء . لتحكم الارض (٢٠٠ وقد دان بهسا الصائبة اليونانيون وقد تذرعوا \_ خطأ \_ فيما ينسب اليهم بورودر اسم فرفتهم في الغرآن ضمن الطرق التي يجب أن تترك وشانها مع عبارتها . ولولا ذلك . لامسر الخليفة المأمون على أسلامهم أو قنالهم وقتلهم .

وقد شدد كل من الغزالي وابن نيمية الهجوم على القائلين بفكرة ناثير النجوم والكواكب وتدبيرها الكون (١٤١٠)

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفلسفية المختصرة ص ٣٩

<sup>(</sup>٢) افلوطين : التساعية الرابعة ص ٢٤٩ - ٢٥٦ -

 <sup>(</sup>٣ اوليرى: علوم اليونان وسبل انتفالها الى العرب ص ٦ . وذهب التصيرية أيضا الى أن الكواكب ملائكة ٠ راجع - الباكورة السليمانية ص ٩ (٤) الغزالى : احيا، علوم الدين - ربع العبادات ص ٥٠ - ٥١ ابن تيمية : موافقة صريع المعقول ص ٢٠٨ ٠

القسسم الثالث

﴿ الانسان ﴾



### تمهيد في معنى الإنسان:

يراد بكلمة انسان الذكر والانتي على السواء ، وتطلق على أفسراد الجنس البشري • ومن أساليب الغراز الكريم أنه يقرر هذه اللفظة بالشر والذم • مثل ، قتل الانسان ما أكفره ، ومنل ، وكان الإنسان عجولا ، •

والفرق بين الانسان والرجل عند علما، الشريعة ، أن الانسسان جنس ، والرجل نوغ ، كالمرأة ، أما عند المناطقة فان الإنسان نوع ، والحيوان جنس ، وعلى أي حال فان بنية الانسان قريبة من بنية الثديات المالية ، ووظائفه المضوية ضبيعة بوظائفها ،

ومما يمين الانسان عن العيوان ، انتصاب قامته ، وقدرته على الكلامالي غير مدا أكبا ان له من حيث هو كائن حيى عدة وظائف ، كالتفيذي والاحساس والحركة والتوليد ، ومن وظائف التغذي : التنفس ، ودوران الدم ، والهصم والتمتيال ،

والانسان في راي الفلاسفة هو العيوان المناطق ، فالعيوان جنسه ، والناطق ، فصله ، فلعيوان جنسه ، والناطق فصله ، فليس الانسان انسانا بأنه حيوان ، أو بأنه مائت ، أو أي اعتبار آخر ، بل بأنه مع حيوانيته ناطق ، وقد اتفق رأى أبن سينا والفارابي على أن الإنسان ، منقسم ألى سر والى علن ، فالعين هو الجسم المحسوس ، والسر هو قرى روحه ،

ويرى الفلاسفة الالهيون ، أن الإنسان هو المعنى القائم بهذا البدن ، دون أن يكون للبدن مدخل في مسماه ، وليس المشار اليه بأنا هذا الهيكل المغمومى ، بل الانسانية المقومة لهذا الهيكل ، فالإنسان اذن شمى، معايس لجملة أجسرا، الجسم .

وينظر جمهور المنكلمين الى الانسان على أنه عبارة عن هذه البنية المخصوصة المحسوسة والحق ان الانسان مؤلف من هذه الجبئلة الحسية المصورة ، ومن نلك الجبئة النفسية المؤلفة من الحالات المتداخلة ، كالانفعال والاحساس والادراك مما سينضح من خلال هذه الدراسة ان شاء الله تعالى ، ولما كان تقويم الانسان اتم يجانبه السرى وهو النفس فقد بدأنا بعرض وجههة نظر ابن كمونه فهها ،



### أولا ـ النفس

#### أ \_ اثبات وجـودها :

يرى ابن كمونة أن النفس جوهر . ليس بجسم ولا جزله . ولا حال فيه و ويتعلق بالجسم من جية الندبير له . والتصرف فيه . والاستكمال به وهذا يتفق مع نظر سقراط ، حيث يرى أن النفس ذات روحية قائمة بذاتها ، وأنها هى جوهر الإنسان الحقيقى ( ١) - وعلى هذا فان ابن كمونة يؤمن بوجود النينية في الانسان هى الجسد والنفس . فلم يخص في الخلاف الذى دار في ذلك الوقت بين الاسلاميين حول الإنسان . وهل هو النفس أو الجسد أو هما معا (٢) ،

ويمكن اثبات وجود النفس بها نراه صادرا عن الانسان . مسن الادراك والتحريك فانه لو كان لجسنهيته لكان كل ما أد الجسمية متحرك بالازادة . ومدركا مثل تحركه وادراكه . فكانت العناصر والجمادات كذلك ، وهو عسيل خلاف الوجدان الانساني ، أي على خلاف ما يجده الإنسان في الواقع ،

ولو كان هذا الادراك راجعا لمزاج البدن . لم يشعر الانسان بانانيته شعورا ستمرا ، مع تبدل جملة بدنه ، فيتعقق آنه هو الذي كان منذ سمين سنة ، أو آكسس .

وان المزاج كيفية واحدة . لايصدر عنها أفاعيل مختلفة ، وليست أنائية الإنسان كذلك ، والمزاج يمانع الانسان كثيرا . حال حركته في جهة حركته . مثل الصاعد الى موضع عال ، فان مزاج بدنه ، تقتضى حركته أسفل ، نفلبة المنهرين الثقيلين فيه .

وربها ، انع في نفس العركة كالماهي على الارض ، لاقتضاء مراحه السكون كالماشي

<sup>(</sup>١) المرحوم د ٠ محمود قاسم : في النفس والعقل ص ٢٣ هـ ٤٠٠

<sup>(</sup>٣) الاشعرى : مقالات الاسلامين ١ : ١٢٥ .

عليها فلو كان مزاجه هو المعرك لماتحرك الاالي اسفل. وكذلك لوكان المدرك منه مو هزاجه لما أدرك باللمس ما يشبهه ، حيث أنه لا ينفعل عنه .

ومن ضرورة الانزاك وجود الانشعال، ولاما يضاده . لامتحالت عند لبنساء ضده قلا يبقى معه موجودا ، فكيف يلمس به مع أنه معدوم ، والمزاج المعدوم لا يمكن أن يعيد نفسه أو مذله ، وليست النفس هى مجموع العناصر في بدن الانسان . أو مجموع أعضائه ، والا لما بفى شاعرا بذاته . مع فقدان عضو منه ،

ونحن نلحظ من أنفسنا أننا لو كنا قد خلفنا دفعة على كمال من عقولنا . من غير أن نستعمل حواسنا في شيء منا وفي غيرنا . وحصلنا أيضا لحظة ما في هواء ، نشحر بها وأعضاؤنا منفرجة . لئلا تتلامس ، لغفلنا في مثل هذه الحالة عن كل شيء سوى انيتنا • فالاجسام والاعراض لا مدخل لبا في ذواتنا ، التي عقلناها دون تلك الامور • وهذا شبيه ببرهان الرجل الطائر لدى ابن سينا (١) •

وعليه فان الذات التي لم نففل عنها ، هي غير اعضائنا الظاهرة والباطنة ، وهي أيضا غير جبيع الاجسام والحواس والقوى والاعراض الخارجة عنا ، فمتي عقل الإنسان ذاته في حال من الاحوال ، مع غفلته عن هذه الاشياء . كفاه علما بان ذاته مغايرة لها ، وهذا يشبه برهان الرجل الطائر لدى ابن سينا ،

ويرى ابن كبونة انه من الممكن أن يشير الانسان الى ذاته بانا ، والى كل جرم وعرضية فيه من بدنه وغيره ، بأنه هو مثبت وجود ثبيء يصدق عليهما قيل من تعريب النفس الا الجرهرية ، فإذا ثبت انه جوهر النفس المعرفة ، فيثبست بذلك وجودها ،

والدليل على جوهرية النفس انها ليست بجسم (٢) ولا عرض ، فهي لانقبل الانفسام . وهي تتصرف في البدن بذاتها لا بعرض · وننسب اليها الدواعي من

<sup>(</sup>١) المرحوم د · قاسم : في النفس والعقل ص ١٠٥ · طبعة ١٩٦٩ مكتبة الانجلو المصرية ·

 <sup>(</sup>٢) هذا لايختلف عن قول ابن سينا في الهداية ص ٢٢٠ عن النفس : هذه القوة لجوهر ليس بجسم ولا منظيم في جسم ألبتة

ومن تأهل الملكات التي لانتجزأ بالتجربة الاتصالية : كالشبجاعة والجبن والتهور وملكة الفطنة والعلم . على عدم حصولها للجسم ولا لعرض فيه ·

وان ادراكنا لذاتنا لا يفضل على ذاتنا . حيث ان الكل لايقع به الشمور دون الشمور بأجزائه ، فكما استمر شعور الانسان بذاته مع الفضلة عن أجزاه بدئه مثل القلب والدماغ ، فكذلك أستمر شعوره بذاته . مع غفلته عما يغرض فضلا للنفس مجبولا ، وعليه فأن ادراكه لذاته ليس بأمر زاءد صورة أو غيرها وجوديا ، وغيره وعندما نشعر بذاتنا ونشير اليها لانبد في ذاتنا الا أمرا يدرك ذاتسه » .

وليس للنفس الانسانية من العياة ، الا ادراك ذاتها ، لكن ادراك غيرها فبالقوى البدنية وبقوتها العقلية ، فعياة النفس دون هذا حياة ناقصة ، يعرض لها الكمال تارة وتفقده تارة ، وتختلف كل نفس عن الاخرى في مراتب الكمال والنقصان بحسب ذلك ، وبذلك يرى ابن كمونة أنه ثبت وجود النفس ، وثبت السه لا يجسوز أن تحسل معقولاتها فسي جستم ، فهي غير متمسلة بالدن ولا منفصلة عنه ،

وقد تضاف أمور الى النفس وهي للبدن ، وأمور الى البدن وهي للنفس ، للعلاقة المتاكدة بين النفس وهذا البدن ، ولو كانت النفس جسمانيه لضعفت بعد سن الوقوف عند الانحطاط وهو غالبا في الاربعين ، فلو كان الهرم كمالال النفس لاطرد في كل شيخ ، وان خرف بعض المشايخ واختلال عقل بعض المرضى ليس راجعا الى النفس ، وقد تضعف جميع قوى الشيوخ الا العقل ، فانه يتبت أو يزيد (١) ، وهذا يشبه ماذهب اليه ابن سينا من ان رفع وجود البدن لسبب فيه يخصة لايرفع وجود النفس (٢) ،

<sup>(</sup>١) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٣١٧ \_ ٣٢٠ ·

<sup>(</sup>٢) ابن سينا: الهداية ص ٢٢٣ .

ويقهم من رأي ابن كمونة هنا انه يرى النفس خيرا من البدن ، لكنه أيضا ، أرضح وظائف اعضاء البدن مستدلا بها على وجود عناية الهية ، سما يجعله لايبعد عن أهنال التشيرى الذي يرى ان الانسان هو أخسن المخلوقات صورة ، وأن الموام يستازون من البهائم بتسوية الخلق ، والغواص بتصفية الغنق ١٠ .

للاحظ أن ابن كمونة قد أغفل قضيه سبق وجود الانفس والارواح على وجود الاجسام أو الابدان ، وقد شاع في بعض دوائر الفكر الاسلامى قسول يدعى انه منسوب الى الرسول يقضي بسبق الأرواح للابدان بألان السنيسين وقد دحض هذا الرأي فلاسفة كثيرون ، ودليلهم الاساسي عدم امكان وجسسود تمييز بين الانفى قبل اتصالها بالابدان وقد يجد بعض الملماء امكان فهسم مدف الفكرة من أية الميثاق الواردة في سورة الاعراف؟!

# ب - النفس الشتركة (القوى النباتية):

أن اصول القوى النباتية ثلاثة ، اثنتان لاجل الشخص وهما : الفاذية والنامية . وواحدة للنوع وهي المولدتين وهذه لا يشك في حصولها للنبات ، ولذا سميت نباتية ، وهذا بخلاف الادراك والحركة الارادية ، فانها مشكوك في حصولها لسمه .

فالغافية (١٣ هي التي تحيل الغناء الى مشابهة المنتني البخلف بسدل ما يتحلل اوتهيىء مع ذلك للتربية والنبو والتوليد ويخدم هذه القوة الرباع توى التي تأثيها بالمدد اوهي موجودة في كل عضار من الحيوان .

وان حركة الغذاء من الغم الى المعدة ، ليسبت ارادية - والا لكان الغذاء حيوانا ، ولاطبيعية ، والا لم يحصل البلع عند الانتكاس ، فهى اذن تسرية يجذب من المضو ، وهكذا ،

 <sup>(·)</sup> القفييري: شرح أسماء الله الحسني ص ١٦٧ مصر ١٩٧٠ .

۲۰۹ انظر د ، محمد كمال جعفر : التصوف طريقا وتجربة ومذهبا ص ۲۰۹ .

 <sup>(</sup>٣) قارن هذه القوى كما يوردها سهل التستري في رسالة الحروف ( مسسن التراث الصوفى ما ١ م ٣٥٠ - ٣٩٢ .

ومنها الماسكة ، وفعلها الاحتواء على الفذاء في المعدة ، ولو كان رطبا ، فلا يندفع في الاغلب حتى يهضم تعاما ، ومنها الهاضمة ، وهي تحيل الفذاء وتعده لقبول أثر الفاذية ، وهو احالته الى ما يليق بجوهر الحبوان او النبات ، ومنها الدافعة للثقل ، وهي التي تخلص البدن من الفضول .

القوة الثانية : النامية ؛ وهي قوة الزيادة في اجزاء المعتدى على نسبة طبيعية محفوظة في الاقطار ؛ لتبلغ الى تمام النشؤ ، نخرجت بذلك الويادات الصناعية ، دما هو كالورم والسمن ، وقد يكون الاسمان مع سقوط، القوة كما يحدث في الشيوخ ، وقد يوجد الهزال مع النمو كما في حال انصبي ،

والثالثة : الولدة ، وهي قوة تفيد تخليق البروز بطبيعة ، وافادة اجزائه هيئات تناسبها مما يصلح لبداية شخص اخر ، من نفس نوعه او جنسه ، وهي في الانسان وكثير من الحيوان! " تبذب الدم الى أعضاء التناسل .

وتنقسم المولدة التي توعين علم يقصل جزءا من الغذاء بعد الهضم التسام . ليصير مبدأ لشخص آخر بن توعه أو جنسه : وما يقيد بعد استحالته الصور والقوى العاصلة لنتوع الذي انفصل عنه .

وان مجموع ألتوى التي في النبات يتال لها التوى الطبيعية ، ويتم أمرها بالكيفيات الاربع ، فالحرارة تلطف ، والبرؤدة تسكن ، والرطوبة للنشكسل والتخلق ، والبوسة تحفظ الشكل وتفيد النهاسك .

وان الفاذية تخدم المولدة ، وهما جميعا تخدمان الولدة وتبقى الفاذية بعد القوتين في الانسان وهكذا . وبطلان انتوليد والنمو ربعا يعلل في بعسض الاشامل أو الارقات ببطلان استداد مزاجي يناسب ذلك الفعل ، على أنه قسد تختلف أمزجة الانسسان اختلافا يرجب الاستداد لقوى مختلفة عن ميداً واحد . وتبطل فلك القوى ار يعضها والمبدأ باق وليس ببعيد أن هذا المبدأهو النفس وتبطل فلك القوى ار يعضها والمبدأ باق وليس ببعيد أن هذا المبدأهو النفس .

ويدل على ارتباط تلك القوى بالنفس با يعترى مستشعر الخوف منسن سترط الشهوة وقساد البغم ، والعجز عن معظم الافعال الطبيعية (١٠) -

<sup>(</sup>۱) لكن الانسان يمتاز عن الحيوان بالنظام والتناسل حسب تعاليم الدين وقد وجد عند ابن عربي مايسمي « الانسان الحيوان » وهو الذي لايملك هواه د . قاسم : درادسات في الفلسفة الاسلامية . ص ٣٠٩ . (۲) الجديد في الحكمة – لوحة ٣٢٠ – ٢٢٢ .

هذا وان استمال الانسان على بعض خصائص الحيوان والنبات . لدليل على أن ابن كمونة لا يبعد كثيرا عمن قالوا أن الانسان صغير ، وبذلك يكسون الانمان ... كما يدى رسل أيضا .. طريقا لكسب المعرفة بالكونا المعالم على على ما يين هاتين الفكرتين من فروق مبسوطة في ميداني الفلسفة والتصوف .

كذلك لانرى خلافا هنا بين ابن كمونة وبين استاذه ابن سينا الذى يتحدث عن المعانى التى تلتئم منها حقيقة الانسان فيقول : « يحتاج الانسان ان يكون جوهرا ، ويكون نه امتداد في ابعاد تفرض فيه طولا وعرضا وعمقا ، وان يكون مع ذلك وا تفسى ، وان تكون نفسه نفسا يعتدى بها ، ويحس ويتحرك بالارادة مع ذلك يكون بحيث يصلح ان تفيم المقولات ويتعلم الصناعات ويعلمها ، ، ، فاذا النام جميع هذا حصل من جملتها ذات واحدة ، هى ذات الانسان (٢) .

### ( ج ) قوى النفس الانسانية :

يذكر ابن كمونة بعض المبادىء والقوى الصادرة عن النفس منها: الادراك وهو ابعدها عن الحركة ، فاذا تعقلنا أو تغيلنا شيئًا نافعا أو ضارا أنبعث من ذلك الادراك شوق لطلبة أن كان نافعا ، والهرب منه أن كان ضارا -

وهناك الذوق والته في الانسان هو العصب المفروش على سطح اللسان . وهناك : الشم وهو ضعيف في الانسان ويشبه في نفس الانسان ادراك شخص ضعيف الموسر الشبح من بعيد ، أما كثير من العيوانات فهي أقوى من الانسان في ذلك، وان كان الانسان المف حيلة منها في اثارة الروائح الكامنة .

ثم هناك : السمع وهو قوة مرتبة في الانسان في العصب المتفرق في سلطح المصراخ ، بدرك ماينادى اليه بتموج الهواء المنضغط بين قارع ومقروع .

والبصر قوة مرتبة في الانسان في العصبة الجوفة التي تنادي الى العبن يورك الالوان والاشواء • ويتكفل بهذا علم المناظر والمرايا •

<sup>(</sup>۱) رسل : الفلسفة بنظرة علمية \_ ص ۱۹۹ ترجعة د ، زكى نجيب محمود

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء ، المدخل الى المنطق ص ٢٩ طبعة القاهرة •

#### وهناك حواس خمس باطنة في الانسان :

أولها : الحس المشترك ، بالتجويف الاول من الدماغ ، وهي تدرك حميه الصور التي تدركها الحوامر الظاهرة متادية اليها .

وثانيها : المصورة وهي الخيال ، ويجتمع فيها جميع المحسوسات بعد غيبتها عن الحواس الظاهرة .

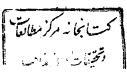
وثالثها: القوة الوهمية في النجويف الاوسط : تحكم بها النفس أحكاما جزئية ، وتدرك في المحسوسات بالحواس الظاهرة معانى غير محسوسة بهسا مثل ادراك انشاة عداوة الدئب وهي في الحيوان الاعجم كالمقل في الانسان .

ورابعها المتخيلة : وهى في التجويف الاوسط أيضا ، ومن شأنها أن تركب الصور بعضها مع بعض وكذا المعانى ، وتركب بعض الصور مع بعض المعانى (١) كتصور انسان يطير وغير ذلك ، وهى الة الفكر في الانسان ، وتسمى عنسد استعمال العقل مفكرة (٢) .

وخامسها الذاكرة : وهي توة مرتبة في الانسان في التجويف الاخبر من دماغه . من شأنها حفظ أحكام الوهم وتصرفات المتغيلة (١٠٠٠ -

هذا وقد كثيف علم النفس حديثا عن حاسة سادسة ، وهي حاسسة الوضع والحركة في العضلات والمفاصل ، وعن حاسة سابعة في داخل الجمجمة

<sup>(</sup>٣) الجديد في الحكمة ـ لوحة ٢٢٢ ـ ٣٢٩ ،



<sup>(</sup>۱) اذن الخيال في رأى ابن كمونة وسيط بين الحسى وبين الفكر ـ راجع منا ـ التساعية الرابعة لافلوطين ٢٠٦ ، د · معمود قاسم : الغيال في مدهب معيى الدين بن عربي ص ٥ ·

لعباده العقول التى هى نوره ، ليبصروا بها أمره ، ويعرفوا بها قدره ، ابن سسرة رسالة الاعتبار ص ٢١٥ في كتاب : د . محمد كمال جعفر : في الفلسة والاخلاق .

قرب الاذنين ، وظينتها الاحساس بالاترا**ن** أو الدوخان الله وهذا كله يدل على نسبية المعرفة ووجوب تعاون البشر في كل زمان ومكان على الكشف عن هذه المعرفة .

#### القوى الخاصة بالإنسان:

ومهما يكن من أمر فان ابن كمونة يلاحظ من جبة أخرى ان النفس الناطقة الانسانية تنقسم قواها التي قوة عملية وقوة نظرية • وكل واحدة منهما تسممي عقلا بالاشتراك .

فالعملية مبدأ حركة بدن الانسان الى الافاعيل الجزئية الخاصة بالرونة . على مقتضى أراء تخصها صلاحية . ولهذه القوة صلة بانةوة النزوعية ومنها يتولد الضحك والخجل والبكاء ولها أبضا نسبة الى الحواس الباطنة ، وهى استعمالها في استخراج أمور مصلحية وصناعات وغيرها . ولها كذلك نسبة الى القوة النظرية ، ومنها تحصل القدمات المشهورة . وبجب أن تتسلط هذه المقوة على سائر قوى البدن ، فيكون أخلاق فضيلية .

والنفس وقوى البدن ينفعل كل منهما عن الاخر ، ولولا هذا لما كسيان بعض الناس أشد غضبا من غيره ، ولما كان من يتفكر في عظمة الله وجبروته ينفعل بدونه عن ذلك •

وان النفس جوهر واحد ، وله نسبة وقياس الى ما دونه وهو البسندن وسياسة ، وللقفسيه ل في ادراك النظريات من المعولات (٢) مراتب أربع لان الفيء الذي من شأت ان يقبل شيئا ، قد يكون بالقوة قابلا له ، وقد يكسسون بالقمل ، والقوة قد تكون قريبة وقد تكون بعيدة .

والنفس هي أصل التوى كلها ، فليس فينا نفس انسانية واخرى حيوانية وثالثة نباتية لايرتبط فعل بعضها ببعض ، لان مبدأ الجميع أنت ، وانت بفس شاعرة ، كل القوى من لوازمها ،

(١) يبرت: كيف بعمل عقل الواشد ١ : ١٩ . ترجمة د ، رياض عسكر ،

للنفس

<sup>(</sup>۲) انظر كرسون : المذاهب الفلسفية ص ۹ حيث برى أنه ليس هناك من حيوان يستطيع القاء مسائة من مسائل العلم المنظري، أو ما بعد الطبيعة .

والذى يجزم به ابن كمونة هو أن جميع ادراكاتنا وتحريكاتنا الأرادية هى لنفس وأحدة مدركة لجميع أصناف الادراكات ١١٠ فهو أذن من القائليسيسن بوحدة النفس مع تعدد قواها .

### أولا: الانسان والاطلاع على الغيب:

يدى أبن كمونة أنه من الممكن للنفس الإنسانية أن تطلع على بعض الغيب حالة النوام ، وقد يحدث هذا للمسرور والمجنون حال المتقطة بسبب المسرع مما يفسد القوى الحسية لديهم -

فقد ثبت أن لقلة الشواغل الحسية مدخلا كبيرا في تلقى بعض النيب ، وفي حالة النوم يكون سببه هو ركود الحواس ، لانحباس الروح الحاملة لقوة العس عنها ، تستعدللاتمال بالجواهر الروحانية ، فينطبع فيها ما في تلك الجواهر من صور الاشياء ،

وهذه الجواهر ليست محتجبة عن نفوسنا بحجاب من جهتها - لكسن
 الحجاب في توانا البشرية لضعفها - وهذا لايبعد عما ذهب اليه ابن سينا من
 أن النفس مستفادة من خارج (٢٠)

ولا يستبعد ابن كبونة أن تتلقى النفس بعض الغيب وقت اليقظة ، وهذا على وجهين :

الاول ــ أن تكون النفس قوية ، بحيث لا يشغلها البدن عن الاتصال بالمبادىء وان تكون المتخبلة إيضا قوية ، بحيث تقوى على استخلاص الحس المشترك عن الحواس الظاهرة . فقد يقع لهذه النفس في اليقظة مثل ما يقع لها في المنام ومن ذلك الوحى الصريح الذي لا يفتقر الى تأوبل .

الثاني ـ الا تكون النفس قوية على الوجه السابق ، فتحتاج الى الاستمانة بما يدهش الحس وبجبر الخيال ، وقد يحدث هذا كثيرا في ضعفاء العقول ، ومن كان ذا حيرة ودهشة ، وبهذا المبدأ الارسطى في نظرية الاحلام ، فسرت النبوة لدى الفارابي وابن سسينا ١٩٠٠

 <sup>(</sup>۱) الجديد في الحكمة \_ لوحة ٢٢٦ \_ ٣٢٨

<sup>(</sup>٢) أبن سينا: مبحث عن القوى النفسانية ص ١٥٥ ط ٢٢١ - ٣٢١ .

<sup>(</sup>٢) د . مدكور : في الفِلسفة الاسلامية ، منهج وتطبيقه ١٠١٠٩ .

وقد يعدث في اليشظة ما يسمى « أمورا شيطانية كاذبة » وذلك عدد تميس مزاج البدن ، وقد نص التفتازاني على أن لبعض النفوس خاصية تحدث فيما أعجبها أذى ظاهرا ، وهو الاصابة بالعين ، (١) وقد تكون الاسباب الباطنية التخيلية سببا في تخيل الغول والجن والشياطين ، وربما اظهرها وجودها في الخيال ، وأن لم تكن منظيمة فيه ،

لكن يرى ابن كمونة أن المارفين بالله تعالى هم الذين يكرمهم الله سبحانه ببعض المعرفة الميليية . (٢)

### ثالثًا - المجزة والنبوة:

يقرر ابن كمونة أن النبوة أمر ضرورى لهذه الحياة ، فقد احتيج الى الاجتماعات في المدن والقرى وغيرها ، ولو ترك الناس وأراؤهم لاختلف أوا . فيختل النظام والتعاون .

ولذا قضت حكمة الله تعالى أن يرسل الرسل من جنس الناس . ليخاطبوهم يحسم ما يلزمهم ـ وقد ميز الله رسلة بالمهجزات .

فالمعجزات هي ما يغمله الإنبياء عند تحديهم ، بعكس الكرامة التي تخلو من التحدي .

وقد تكون المجزة قولية وبكون الخواص لها أطوع ، أو فعلية وبكون الموام لها أطوع ، لكنها لائتم دون القولية ، ومن وأجب النبى أن بعد الناس بالنواب على الطاعة ويتوعدهم بالعقاب على المعصية من عند ربهم الذي يتولى ـ سبحانه جزاءهم ، خيرا أو شرا ١٣٠٠

ونجد راى ابن كبونة هنا متفقا مع ما ذهب اليه الفارابي وابن سينا في مسالة النبوة في وجوبها وضرورة المجزة للنبي . (٤)

<sup>(</sup>۱) له: شرح القاصد ۲ : ۷۶ ،

<sup>(</sup>٢) الجديد في الحكمة - اوحة ٣٢٩ - ٣٣١ ،

<sup>(</sup>٣) نفس المعسسدر ـ لوحـة ٣٢١ ،

<sup>(</sup>٤) ابن سينا: الهدايية ص ٢٩٨٠

وفي أراء ابن كمونة هنا أيضا بين الاخلاق والاجتماع وهذا يشبه ما ذهب البه الاخلاقيون من أن الاخلاق الرديئة هي ضد التعاون المتمثل في المسسداقة وغيرها . (٢) من أوجه الصور الاجتماعية .

ويرى هذا الفيلسوف أن نلنبوة ثلاث خواص: الأولى أوة النفس بحيث تؤثر في مادة المالم ، والثانية القوة النظرية بأن تصفو نفس النبى صفاء شديدا لقبول العلوم في زمن وجيز ، والثالثة أطلاع النبى على جزء من الغيب حالتى. النوم واليقظة ، وبذلك يذهب ابن كمونة إلى أن النبوة طور وراء العقبل أذ. يقول:

ان النبوة طور أخر وراء العقل ، تنفتح فيه عين أخرى ، يبصر بها الفيب ، وما سيكون في المستقبل ، وما قد كان في الماضى ، وأمورا أخر ، العقل معزول عنها كعزل قوى الاحساس عن مدركات العقل ، وعزل قوى الاحساس عن مدركات التعييز . (٣)

#### . رابعا - أبدية النفس بعد البدن:

ويرى ابن كمونة ان تعلق النفس بالبدن ليس من نوع التعلق انتام ، الذى يقتضي فسادها بفساده و وهو يؤكد على بقاء النفس وعدم فسادها بمفارقـــة البدن وفساده ، ومعنى ذلك ان النفس ليست صورة منطبعة في البدن تغنى بغنائه كما يقول ارسطو ، دوكما يقول كل من تورط في مثل هذا الراى ، وبالرغم من ان معظم الفلاسغة المسلمين ثبنوا التعريف الارسطى للنفس الا ان بعضهم استطاع التخلص من مخالفة الدين بانكار حشر الاجماد ولم ينج الفارابي من القول بخلود النف بالكلية ، وفناء النفس الانسانية نتيجة لاتباعه راى ارسطــو .

<sup>(</sup>۱) السيد امير على : روح الاسلام ص ١٨ . (2) Erich from — Art of loving p 25 Londn 1962

 <sup>(</sup>۳) ابن کمونة: تنقیح الابعاث للملل الثلاث ص ۲ - تعقیق موسسسی برلمان ــ نشر حاممة كاليفورنيا عام ۱۹۹۷ .

وعليه فليس البدن مع هيئته المخصوصة شرطا في وجود النفس ، من حيث هي جوهر مجرد يستمد وجوده من النفوس والمقول السماوية ، واذا فلن يرتفع مثل الجسد لوجود علته العليا ،

فالنفس ممتنعة العدم وهى ايضا ابدية الوجود . فاذا فارقت البدن - دون أن تتعلق ببدن آخر ، فانه يزول عنها الاستغال بقوى البدن - ويخلص لها اشتغالها بذاتها ، فتشاهد ذاتها ، فالشعور بالوجود سعادة ، فيكون التذاذ النفس بوجودها أفضل . وهذا يختلف عما ذهب اليه الصوفية الذين يرون النفس دنياوية وشريرة وأن الروح أعظم شمسانا منها أأأأأ أن شواغل المسدن وعلائقة تمنع التنس من الاشتياق إلى الكمال . بسبب انشغالها بالمسوسسات كالاصم الذى لايشناق إلى سماع الالحان . ويقترب إبن كمونة هنا من مذهب البراهمة الذين يهونون من شأن الجسد ، وقد يدعمون إلى الانتحار . (٢) على أنه لايحصل للنفوس الساذجة تالم لغفد الكمال الذى لم تنبه له ، لمسدم اكتسابها الشوق الى هذا انكمال ، وهي كذلك لم تكسب هيئات رديئة مسن الدن ،

ولا يعنع ابن كمونة أن تتناسخ النفوس في أبدان غير التي كانست فيها من بدن حيوان أو انسان أو نبات أو معدن (٣) ، وهذه فكرة منحدرة من المناهب الفعوصية القديمة - وهو مما ينكره البعث الديني العق بعثا لكل سن النفس والجسيد كما كاما ، وابن كمونة هنا يتفق مع افلاطون وافلوظين (١) والنصيرية (٥) ، لكن يختلف عن ارسطو الذي نعد التناسخ بشعة (١) ، وحجد لدى ابن خندون والشيرازي امكان السسلاخ الانسسان من البسريسة الى الملائكية ، (٧)

<sup>. &#</sup>x27;ان محمد کمال جعفو : المصوف طریقاً وتجربة ومدّها ص ۱۱) Donaldson : Studies in Muslim Eathics. p.  $104(\tau)$  london 1953

<sup>(</sup>٣) الجديد في الحكمة بالوحة ٣٣٤ ـ ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٤) التساعية الرابعة ص ١٨٨٠

Rone Dussaus: Nosairis, p -121 paris 1900. (\*)

<sup>(</sup>٦) د . محمد على أبوا ربان : أصول الفلسفة الاشراقية ص ٣١٣ – ٣١٤

<sup>(</sup>٧) مقدمة ابن خلدون ص ٨٣ الاسفار الاربعة جد ١ الصفحة الاخيرة .

### الجديد في الحكمة (١)

للشبيخ الاجل العالم الكامل عز الدولة ابسن كمونسة

تفصده الله برحمتيه (٢)

(١) ورد في هأه: الحكمة الجديدة - لكنها مكتوبة بالالة الكاتبة ، فليست من جنس خط بقية الخطوط ، ولهذا لم نمتمد هذا العنوان ، وبلاحظ أن أرقام اللوحات التي ذكرناها هنا هي من المخطوط ، ك ، لانه الاصل

 (٢) في «أ» لوحة ٥ : كتاب العكمة الجديدة لابن كمونة ، تأليف الفاضل سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن كمونة ، ولمل
 كاتب هذا لم يتحر الضبط والدقة مادام المؤدى واحدا .

الجديد في العكمة

الكنة كويب رم العور ... در العور ... ... الكناء من العور ... ... ... الكناء من العور ... ... الكناء من العالم المارة المعرب المارة المعرب المارة المعرب المارة المعرب الم

# من اللوحة الاولى من أول مخطوط كوبريلي

لوحة العنوان من مخطوط احمد الثالث

# من اللوحة الاولى من أول مخطوط كوبريلي

لمئيب الله الأحر الزئب فالسالعدالعقم اليحدالله تعالى تعديمه رمحتري الله ميكوندعفا الله عنه واغابد عامان مراحدان ومأله جزأ مغرب المصنابع الكرم ويوحب المردم ومسلم واحسابه واسمفن التعفا والوم مرعفا بدالام وغلاق الورو والاح مرجاه داناني الدابعال شراطع المسيفد بالهام التؤواران فرها بدوا يبطرع مأب لللاالاعا محافير جلالغرر العطروط المعطد يدخها الوحد واعلابه ومعدمفدامو ارباسالعقابد العيليدوالدبانات اغليد الطلاعان والبوم الاخرو علي بصلخات صوعاره المالا الانشاء وعاونه لانفورالاسار بالسفاده التزيديه ولأعجوم الشفاءه الاحروبدوم الطاعران فكدلام عصيله عاوجن العسما الطبندونالط فيلايما بندلا العليديدا لاملا بحكدالا بواسهار المترالإنسان وتعب الصورات والمدمات كمعان انطربه والطبدع جشب الطامة البسريع وعذا العطوع ورم لارنسان غصيله ولمبوار فيعهد كواعك واصواء فانتمكد اعا إكا والنزل مع عدم المستبدوالولو لامويم إها العدا والتحدرا وعدم البردد الهلط لاحويل وع العدوان لابطاع على سوا انسسا ولما فارتمن اطلع النزندين آلعا بالمعيندان أند وأدايد الصابد النزر من صيف كابد فيع مأمده معلت عذا الكابري انا ما تذفيست المجامر طاسته الانورالدبه والنواع الدنو بدس لامواخفان عيمها ندالمطال وامهات المشامل مصمناه والرادات الخرميلي بغلاصدامكار الاواخروالاب حكرالادا بإخالنا عاست عراياده البس من أو والدلاط عارًا عز خُنْسُوماً لاعدر عميقه طا الولاعد إعدا الكار للاما ينفع بدني إلعلم بالله معالي وتوحيك وسرعه ومنات طلاله وعاب علوقا مذالوالدع كربايد وعلندوبا حدده وعابد وم اسات الملاكم السامد والموس الارمند وا دراه ما والمامة ونفاينا مه يغرار الدارواء تهاوتركيما دما معصهام اعتاب

ولحذلان حصاعر إلى والولاء وطال الماد والشاء الماله ويحلم ويستدر فايما معصرم العلال ومزلية مدام ايحال وسعدانسس ئالمال ماعلت مراين وانولسيم أعرا في مصري والمناعي. مزالعا الذلامرم يحاجا الكابد بدالا الحفوالة بطاليطن فالكت السابعه على ومنحمليد سبعيرا وامدع كإماريها سويصولب وم الله استداله مدواما بدالعدار والرحدو مرا الثواسانية ألعنودالوعاب المسياب الاونسد والدالنطرالمساه بالبط ألغيا الاولىدي واصداله وسيعياه واموربينيوما يوطرالطف فالوريع لمدمجي الدكر ومآسده وسبيد الحال وبدمسه العوين المالنعه والارزآ والمازمندا لاطار ومسنع جنها منطرته كبترم الما روا تكادسه مط وعزيدا الفالوز آلاللوبون بعوليم مانيدو لماراه لكراللزم لإحدون بعذا لعانوز ليلانتمكروث والرادما مكرم عنا وجدالاهرجوبان المطالد لسادرم لل المان الهافيك المان عريز الغضرعي المادر والمسلحاصلة مربيبه خرريجز الصون ولار ويلاد العكوار فكورمودما الحالطنوسين صرحها معاومكؤ ونشاده فساد احدها والملاك اسانصوره الاصديد فانحسوسي مأعدالاه ميزتسورا دهومنترالاد كروم لحقد لمونا جعلد عثلا للفدو والكذب متم يتصديقاً وهولحك منصورة المستللية العلوم شواها ولمالغف العادم ي علوم المعود وساؤم الصديق فالجهول محصر فيعبولها وسرأن كراكوها الرائصور فولاتنادها والعكرلليها المالعديو عجدتنها والرللطة ان طرع سان كام الواز وليعند باليفدع الوحدائط إلغانوت لابا الطرال المواد المعير بالمطالب الزند وعبدعل اربيطرة الالفاظ مزحت عومعسل المطئ أوسعل لوالعلان الوصفيد ببراللفط والمع الإمرجين هوا سفني مقادعا لسلن مبعنه علىب الذكروالبيدو بعفريل شبدآ العلما المستوالة ريامتع ودعلنا وحوقا ووللبع الذنطان

# من اللوحة الاولى من أول مغطوط احمد الثالث

# من اللوحة الاولى من أول مخطوط احمد الثالث

بدبا المراسه سالئ وترمره وتتربه ومقات بالم وعاييب طوقاتدا لوالده كركايبه وعظه ومانعود وهناعه وكالناف الملاحد التاسه والتنوس الارمنية وادراكاتيا وأنارةا وبناما بعيب خراب البون والبونها وتركيناوما معتمام الخلا والالأف وثب حضاص النوة والولابد وحال الماد والنشآه الثانيه وبالجلذ منف مشترا فأبأ ميم مزالسلال ومزلدا قرام انجال ويسعوا لمستطاله عل أرمزال وارك مراعترافي تتميري وقله بمناع مزالم اخلا مرب عامدا الحاب الآلفية الذي طال مُنظرة في الكيّال الله عليه وقليعل سبعداواب في وآمات مناسعد مسؤل ومؤالمة لأول ذالة النظرالميا ومعمدالهك وفاسره ونسيمالي (عامانزمدالهر عزسادي لمطاله سود تا الالملاسين بالحمامة وكيد فساده فسادا مرما والمادك أما مصوريه ا ويسريعنه فانحصورتن ما حدّ الدمن سم معورًا عم الادراك وماطنمكوفا عمله عيلاللمديو اوالكرت بم بعديقا انكم مصوريل متصوروكا ببطلب في العلم سواها والمائغ مرا لمقاوم في من اللوحة الاخيرة من آخر مخطوط كوبريلي

وع جاله واحده وصعدوات المائد الماعيات واحده والمراسمانا عرض تعالى مقالى مفاوما و فالنصاعبيات الانواع معاوت في فك وكدكه ماهيات الانتجاس الخباش الانواع والتوع اخنست للانشان صلاعون واخركا مأ والمالين مزالت ومريطن فلوالعالم اناهولاط الانسان لاغير البتركذاولما وجيدون ولامق المضلم الكايندالغاسك المبعثوج جبرا المزج لزمان منتديعها بعدا **ەدەكە كوصول ا**لمارانى توك نسان معرقىدا قىزالجالدار <u>يكوراليارال</u> والتؤب توتا وهذا انصابه العامر هذا البطام بصرا البدملاه ف وعالهان لانكور للماروصوران التوسيحنسطة الحرات التي في الفؤانواع لوه تدفوه والنثربالعذون مزلوان الغاروست الكواسم عيع مركات واحرابا بتعنى والمرام مرمتع الافرا مكوا مقنص واحدة لموانغا ومنهقصا الاخز غيرموانو ملوزاوحب المكر الامورالمنتويد فالشروجوده وفاالطام وكالمحكم وخروالمال كزبرى ووالاسان مروحود قواه المضاده وا عكرتعاملها حتيلامل احداما الإحروالاكات الانتحام واحلق وحبد مزد كالتارياد والمصاليات الانتوام عدصارية المعادون لحق أوخرط ننهوج اوغضب صاديز لذكه الأنسان ولعرق ولابتد شثامآ بقاله نفرش مزالامفال الاوقعة كالكشيراهاعل وعته اندُسُرُيقيا سُرَالِعا بِإِي رَبْيا سِفِاعِلِ خَرِيبُوعِ ضِعَلَد في ملك. الماده والشوادي يبدالنشا ومغوروا فوق كجاد ملب خيار كميند جراالهام الحق وليتحولان فاعلا مفله والازالال لم بعلد فلاستبال الواحد الابالدم ولعالك والمصلد لهرائه فاقلية ولايوص عاكله شرولاما معلد شره او كولاير والشرم برسنا والولاء صرائش الان حالم الكور والنساد المجل القناد الصاور ولوكان عالم الكور والعنساد كلف تسر كالخاشية مَلْآغِرِمَندِ بِهِ النَّهِ الْحَالَ لُوحِ وَعَلِمَ وَالسَّامِ فِيعَالِدُ لذلا وصدهد اشرورالا ورجة صوامات ومراقا ماز الأرف

# من اللوحة الاخيرة من آخر مخطوط كوبريلي

والذريلات إمنها فانذي أكثراحه الدمتيا واغاستبصوعبف الاحواله وبالعندالصات لاق الكاوالرجز الالموازكا ماكتبت الاان العددوالسلامه اكثر فلجرعال والشرياد روكان السا الابدان على امّنا ملته بالعدين الاله ومتوسطة على مراسب عنافد وشدين النزوا مكذلك حوال المفوس فيلاح ولاشك الإلائة سطاعالب والطرفاز نادران وادااصنف الالوسط الطون الغاصاص لاهل النجار عليؤوا فرقه ومرات الناسئ الاحن كمرامهم فالدسآومراك أنعأدات والسقاوات كترؤ وللاكات الردويد والمسار المعده وسنسط الموجد للالم كالوحب المنم المرخ لإلمنيغ مزجار ويزالا درورحدا للدوسعة يبئل بي ومرط از مروم الديبا والاح ولعد والدعه ورجيم لطيف بعباده متعطف عليه وذاء إياانع مبائل لانسان يزجعه الدروشلام الاعتسا وبعثغ الانتبالوابيه بهلو الاطعدوالاسريه والادورلاطه ومالفارم الدسرات المعدد والدعوات المستحابد اوحب أفادلك المامل وتوفا ماتما وطاعندال سويد دحدالله تغالية الإحسم فأساك اللهمان وعلى زاهله اولن سعن واعلنى ولزعمانوم التنامد خجم للاعلى وال فمرا يعطب يوم الدروان فصف بوده ذاسكم ورطان المطلروان يلع ورحاننا تصادفين الخلصر ويؤمنني عودك لماأكور بوق والكلودم الاميم ومبعاده الابير الغارر ونلطئ بدرمن عبادك العالج مرحك بالرح الانتروا اكرم الاكميرو الدينديب العالم ويعلمان ع ملالكند المعريز وإمها به واولها بداحمين ووادد لا موالتاكن عطامنزالعباد لمفوريه عبدا حرزابرابراجيم اربخيم الماردان لسنبرود لكرمارالسلام ضوار ع شهورسنه احدوستميزوية مارهدر منغرا الصالعل والعذب وماحسال وبكرج افيدو دعالوالعثار

المعضان معصورة انعرا أنحلة منسر ذلك مائحه فدعرا مالعكاس الحبثى وكسي حوكان فاعلا مغله مالان الفاعل فغمله ملائس الى الواحد الاما بعص فرامًا الرَّوم المسلم اعزات فامليه ولأنوخ زماككم شرولا غانفك ترواو مكون اخرؤالش معمساومن ولاموحك الاعاما الكون والفشاد لاحل المفاد الصوري وُلوكان عالم الكرن وُالنسّاد كُله شريل سَيًّا ا فليلاع ببعث بعالسبة الحا بالدحد مكعت والسلام ونت عالمكا توحوهن السرودالا يخحن اعوانات دما وإياني الانعز والدكلامسلمها فاخ قاكواني لسهوانا مستعب والاجوال وفي مصر الصَّفات في الم والدور والإلموات كأفالترس ألاان العتعة والشلامة اكز فاعرفاك والسنس فاددوكا انحال الاوان علامسام فلفه فالمدى الكالب ومتوسطه على أت مختلف وبسريره الزول داركك احوال المفوس في الأحره ولاسك ان الموسط عالمالطوفات ما درات واذا اصف الى الوسيط الطف النام إصاريا ال الخاه وليوافره ومرات الناسية الاخره فرابه فالدساء مات السعادات والشغا واتكنره والمكاث إله ومالهات المترعجيده بمغينها الموحب للالم فاتوحب التحمرا لمرض لالمتع مزجارح مومالادى ورجدانة ومعت كأبتى ومزعا لزموموالدا والاحرة وأحركا الم عفوراحم لطبي نعاده متعطف عليهم وكأساما العربوعا إلانسان وصدالدر وسلامه الاعتماكة بعثت للانسالموآسة غمطو للاطعه والاسترب والادويها حله وما المهرمز إلمؤمرات المعتعدؤ الاعوات أتسبحام اوحبت

# من اللوحة الاخيرة من آخر مخطوط احمد التالث

له دلک المامل والما ما وطاخیه مامه الیسعة مهدانشه مثانی را الاحرة فاسلک الام از تعلق براه آباد از تنعین اعلق وان تعمله دوم الدس خطرة بوم الدس تعمله دوم الدست خطرة بوم الدست و موات المسلم و المرات المسلم و المامل و بوقتى بحرد كالماكون موغ و دارا كالود مرالامين و مراك الدر من المامل و بوقتى بحرد كالماكون موغلى في وسورة ما والم من والماكون موغلى في وسورة الماكون و ماكون الماكون و الماك

تمالاب بجوته ومنه وحسن وفيقه وعونه وصلواته على سونا يهدد الرؤامية ابده الزالة إلى من من من المؤود المناور المؤم المباول وم الجعده المام رسيع ما مروطس وسع ما مروطس وسع ما مراحد المن المدول الدين المدول الدين المدول الدين والمدول المراح والمدول المدول المدول



一一一人にはいい

· × com, so × .

### بسم الله الرحمن الرحيم

فهرست (١) هذا الكتاب البارك سبعة أبواب في كل باب سبعة (٢) فصول ٠

### الباب الأول

في الة النظر ، المسماة بالمنطق • وفيه سبعة فصول :

القصل الاول: ، ماهية المنطق ومنفعته وأمود ينتفع بها توطئة الثاني نسي اكتسبساب التصورات الثالث: في القضايا وأقسامها الرابع: في لوازم القضية عند انفرادها الخامس: في القياس البسيط السادس: في توابسع الاتيسة ولواحقها السابع: في السنائع الخسس التي هي البرهان والبسدل والخطابة والشمر والمناطة المنابع الخماسة التي هي البرهان والبسدل

# الباب الثاني

في الامور العامة للمفهومات كلها ، وفيه سبعة فصول :

الفصل الاول: في الوجود والعدم واقسسامهما وأحكامهما و التاني: في الماهية وتشخيصها وماتنقسم اليه و الثالث: في الوحدة والكثرة ولواحقهما و الرابع: في الوجوب والامكان والامتناع ومايتعلق بهسا و الخامس: في القدم والعدوث بمعنيهما و أعنى الزماني والذاتي و السادس في العلة والملول و السابع: في الجوهر والعرض وأحوالهما ومباحثهما الكلية و

#### الياب الثالث

في أتسام الاعراض الوجودية • وفيه سبعة فصول :

الفصل الاول: في المقادير والاعداد التي يعمها جميعها كونها كميسة قارة : للذات • الثاني: فيالكمية غير القارة وهي الزمان • الثالث: فيما لا يعتبر فيه من الكفايات أنه كمال جوهر ، وهو ما يختص بالكميات منها ، وما يعتبر فيه أنه

 <sup>(</sup>١) هذا الفهرست موجود فقط في نسخة ١٥٠ وهو في لوحتي ١٩٥٤ وقد اثبتناه
 دنا مع عدم وجوده في نسخة ١٤٥٠ الام ايمانا منا بقائدته ١٠٠

<sup>(</sup>٢) في اصل واء وسيبع

استعداد فحسب و الرابع : في الكيفيات المحسب وسببة بالحواس الظاهرة و الخامس : فيما ليس يحس بالحس الظاهر من أنواع الكيف والسادس : في الخركة و

### الباب الرابع

في الأجسام الطبيمية ومقوماتها وأحكامها • وفيه سبعة فصول :

الفصل الاول: في مقرمات الجسم الطبيعي واحكامه العامة ،دون ما يختص بجسم جسم الثاني: في العناصر وأحوالها بأعتبار الانفراد - الثالث: في حال هذه العناصر عند امتزاجها وتركبها - الرابع(١١ : في الكائنات التي حدوثها من العناصب بعد تركيب الغاسب : فيما يتركيب عن العناصب : في بتركيب منها . وهو المواليد الثلاثة : المعدن والنبات والحيوان - السادس : في أثبات المحدد الذي للجهات وذكر لوازمه - السابع : في سائر الافلاك والكواكب وذكر جملة من أحوالها -

# الباب الخامس

في النغوس وصفانها وآثارها ٠ وفيه سبعة فصول :

الفصل الاول: في اثبات وجود النفس وبيان أن معقولاتها لايمكن حصولها بآلة بدنية . وأنها مستغنية في النعقل الذي عو كمالها الذاتي عن البدن الثاني : فيما يظهر عن النفس من القوى النباتية . وهي التي لايشك في أنسه يشترك فيها الانسسان والحيوان الاعجم والنبات ، الثالث : في قوى الحس والحركة الارادية . وهي التي قصرت عن نفس الانسان .ولاشك في أنها حاصلة لنا وفي الحيوانات ، الرابع : في القوى التي لاتعلمها حاصلة لغير الانسان من الحيوانات الاخر ، الخامس : في المنامات والوحى والألهام والمعجزات والكرامات والأثار الغربة الصادرة عن النفس ، ودرجات المارفين ومقاماتهم وكيفيسة ارتباطهم ، المنادس ، في أبدية النفس وأحوالها بعد خراب البدن : السابع ، في المتول وأثارها في الدالم الجسماني والروحاني ، وفيه هبعة فصول في المتول وأثارها في الدالم الجسماني والروحاني ، وفيه هبعة فصول

<sup>(</sup>١) في أصل «أ، «السابع، وهو خطأ ·

 <sup>(</sup>١) في أصل «أ» السمائية · وقد غيرناها «السماوية» في المخطوط كله ·

#### الباب السادس

في العقول وأثارها في العالم الجسماني والروحاني و وفيه سبعة فصول:
الفصل الاول: في أن العقل هو مصدر وجود النفس كلها و الثاني : في واله لولا العقل لما خرجت النعوس عن تعقلاتها من القوة الى الفعل و وأن البه مستند كمالها الذاتي و الثالث : في بيان استناد مالا يتناهي من الحركسات والعوادث الى العقل والرابع : في كينية كون العقل مصدرا للاجسسسام والمخامس : في أن التشبهه بالعقل غاية الحركات السماوية والسادس : في أن المقل يجب أن يكون مدركا لذاته ولغيره ، وفي كيفية ذلك الادراك والسابع : في بيان كثرة العقول ، وجملة من الاحكام المتعلقة بها و

# الباب السابع

في واجب الوجود ووحدانيته ، ونعوت جلاله ، وكيفية فعله ، وعنايته ، ف سبعة فصول :

الاول: في اثبات واجب الرجود لذات ، الثاني: في أن واجب الوجود واحد ، لايقال على كثرة بوجه ، الثالث: في تنزيه واجب الوجود عما يجسب تنزيهه عنه ، الرابع : فيما يعتبر به واجب الوجود من نموت الجلال والأكرام ، الخامس : في تبيين كون صفات الواجب لذاته لاتوجب كنرة ، لابحسسب تقوم ذاته ولا بحسب مايتقرر فيها بعد تقومها ، السادس : في كيفية فمل واجب الوجود ، وترتيب المكنات عنه ، السابع : في غاية واجب الوجود ومخلوقاته ورحمته لهم وحكمته في اتعادهم ، وبه ختم الكتاب ، والعدد للسه أولا وأخرا وصلى الله على محمد وأله وسلم تسليما كثيرا (١٢) ،

<sup>(</sup>٢) ان تخصيص سيدنا محمد عليه السلام بالصلاة والتسليم هنا ، لدليل على أن هذا الفهرست من عمل الناسخ ، لان ابن كمونة لا يقول بذلك لافي البدم ولا في الخاصة ، ولان نسخة ، ولان نسخة ، ولان تسخة ، ولان نسخة ، ولان ، ولان نسخة ، ولان ، ول



# بسبه الله الرحمن الرحيم وماتوفيقي الا بالله(١)

قال العبد الفقير التي رحمة الله تعالى ، سعد بن منصور بن العسن بن هبة الله بن كمونة \_ عفا الله عنه . وأعفاه ، على مراضيه \_ :

أحمد (٢) الله تعالى ٢٠ صدا يقرب الى جنابه الكريم ، ويوجب المزيد من فضله واحسانه : واستنفره استغفارا يؤمن من عقابه الاليم ١٤٠ ويغلد فسسى الفردوس الاعلى من جنانه . وأساله الهداية الى صراطه المستقيم ، بالهام المحق، وأنارة برهانسه ، وأن يصلى على من بالملا الاعلى ، الحافين مسن حول العرش العظيم ، وعلى المصطفين ، لاظهار التوحيد وإعلانه .

وبعد : فقد اتفق أرباب المقائد المقلية في والديانات النقلية (١) : أن الايمان (٧) بالله . واليوم الآخسر . وعمل الصالحات ، هسو غاية الكلمسات الإنسانية ، وبدونه لايفوز الانسان بالسعادة السرمدية ، ولا ينجو من الشقاوة الاخروية .

ومن الظاهر أن ذلك لايتم تحصيله على الوجوم اليقينية لا الظنيسة ، وبالطرق البرهانية لا التقليدية ، الا بعلم العكمة (١٠) الذي هو استكمال النفسين الانسانية بتعصيل التصورات والتصديقات ، بالحقائق النظرية والعملية ، وعلى حسب الطاقة البشوية .

<sup>(</sup>١) في ١٠، زيادة «عليه توكلت، ٠

 <sup>(</sup>۲) الكلام ــ السابق من قال العبد ٠٠٠ مراضيه، غير موجود في أه ويظهر
 أنه من تريد النساخ •

<sup>(</sup>٣) كلمة وتعالى، ناقصة من وأه ٠

<sup>(</sup>٤) في وك، واللاثم، ·

<sup>(</sup>٥) يقصد الحكماء ٠

<sup>(</sup>٦) يقصد الرسل والأنبياء وأتباعهم من العلماء ٠

<sup>(</sup>٧)الإيبان Faith لغة : التصديق . وضده التكذيب وشرعا : اظهار الخضوع والقبول للشريعة ، ولما أتى به النبي ، واعتقاده وتصديقه .... الجرحاني : التعريفات دامن، و

 <sup>(</sup>A) الحكمة هنا هي الفلسفة • وهذا متفق مع تفسير ابن سبينا للحكمة اذ قال «الحكمة صناعة يستفيد بها الانسان تحصيل ما عليه الوجسسود

الجديد في الحكمة

وبالطرق البرمانية لا التقليدية ، الا بعلم الحكمة (^) الذي هو استكمال النفس الانسانية بتحصيل التصورات والتصديقات . بالحقائق النظرية والعلمية ، وعلى حسب الطاقة البشرية .

وبهذا انقطع عدر من لم يرغب في تحصيله ، ولم يدأب في تمهيد قواعده وأصوله في فان مكتب أهل الحكمة والتنزيل ، مع عدم المستند والدليل ، لا يعد من أهل العقل والتحصيل ويجب على المتردد العمل بالأحوط ، وعلى المصدق الا يضل على علم عن سوا، السبيل

ولما كان الامير الكبير الفاضل العالم المادل ، عزالدين فخر الاسسلام والمسلمين ، معتبد الدولة ، فخرالملك ، مفتخر العراقين ، دولية شاه بن الامير الكبير ، سيفالدين سسنجر الصاحبي ، بلغهما الله مبتغاهما ، وأدام أيامهما ) (١) - من اطلع على شرف هذا العلم ، بالميته الثاقية ، وآوائه الصائبة ، التمس منى تصنيف كتاب فيه ترسمه (٢) ، فعملت هذا الكتاب في أثناء ماقد الجئت اليه ، من ملابسة (٣) الامور الدنية ، والشواغل الدنيويسة ، فتصدره يه من ملابسة (٣) المعال ، وامهات المسائل ، متضمنا يه مع

<sup>=</sup> 

 <sup>(</sup>١) مابين المعقوفين في وأ، فقط • وقد حرص كثير من المؤلفين القدامي على أن
 يسجل أن كتابه قد ألف بنا، على رغبة الامير . حتى يعطى للكتاب أهمية
 لدى الناس •

<sup>(</sup>٢) مرسومة هكذا دترسمة، ٠

۳) ناقصة من داء

الزيادات التي من قبلي \_ لخلاصة افكار الاواخر ، والباب حكمة الاوائل (١٠) ، خاليا عما يقصر عن افادة اليفين . من العجج والدلائل ، عاريا عن تحقيق مالا يجدى تحقيقه بظائل .

فلا تجد في هذا الكتاب ، الا ماينتفع به ، في العلم باللب تمالي (١٠) ، وتوحيده ، وتنزيهه . وصفات جلاله ، وعجائب مخلوقاته الدالة على : كبريات وعظمته ، وبيان جوده وعنايته .

وفي اثبات الملائكة السماوية ، والنفوس الارضية ، وادراكاتها ، وآثارها ، وبقائها بعدخراب البدن(٢) ، وأبديتها ، وتزكيتها ،وما يعصمهما من الخطأ والخلان

(وفي)(١) خصائص النبوة ، والولاية، وحال المماد ، والنشأة الثانية · وبالجملة مو مشتمل على ما يعصم من الضلال ، ومزلسة أقدام الجهال ، ويسمد النفس في المآل . بما تحلت به من الكمال(١٠) ·

وأقول \_ مع اعترافي بتقصيرى ، وقلة بضاعتي من العلم بـ : انه لايعرف محل هذا الكتاب ، الا المحقق ، الذي طال نظر ، في الكتبالسابقة عليه (٦) •

وقد جملته سبعة أبواب، في كل باب منها سبعة فصول (١٧٠٠ ومن الله أستمد المصبعة ، وأصابة الصواب ، والرجمة ، وجزيل الثواب ، انبه المغور (٨١٠ الوهاب ٠

شيء في الكتاب جديدا ، لكن له فضل الاختيار والتلخيص

<sup>(</sup>۱) هذا تصریح من المؤلف بانه قد تأثر بما ورد لدی السابقین ۰ فلیس کل

 <sup>(</sup>۲) من واجب كل انسان أن يبدأ بمعرفة الله تعالى عن طريق آثاره وحكمته في الكون .

 <sup>(</sup>٦) النفس لاتفنى بفناء البدن عليس ابن كموتة هنا تابعا لارسطو في القول باتحاد المادة والصورة وفنالهما معا

<sup>(؛)</sup> زائدة في ماء 🕛

<sup>(</sup>٥) المؤلف حريص على توجيه الانسان نحو السعادة ، ومناطها النفس -

<sup>(</sup>٦) اذن يتطلب الكتاب قارئا له خلفيات ثقافية متعددة ٠

 <sup>(</sup>٧) هنا تناسق جميل بني الابواب والفصول ، مما يدل على اهتمام الرجـــل بالنواحى المنهجية ٠

<sup>(</sup>٨) في دأه دّالمقوم ٠



الباب الأول

j

أأسة النظر المسماة بالمنطسق



#### الفصل الأول .

في

ماهيـــة المنطق . ومنفعته ، وأمور ينتفع بها توطئة

المنطق : قانون يعلم به صعيع الفكر وفاسده · ونسبته الى الروية نسسبة العروض الى الشعر ، والايقاع الى أزمنة الألحان ·

ويستغنى عنهما بفطرته كثير من الناس - ولايكاد يستفنى عن مستذا القانون الا المؤيدون بهداية ربانية ، وقليل ماهم ، لكن الذين لايهتدون بهسنذا القانون ، لبلادتهم ، كثيرون(١٠ -

والمراد بالفكرة ههنا ، توجه الذعن نحو مبادى، المطالب(١٢ . ليتأدى مسن تلك المبادى، اليها(١٣) ،

فتلك المبادئ، تجري من الفكر مجرى المادة ، والهيئة الحاصلة من ترتيبها : تجري مجرى الصورة ولابد في صلاح الفكر ، أى في كونه مؤديًا الى المطلوب ، من صلاحيهما مما ، ويكفى في فساده فساد أحدهما<sup>(1)</sup> .

<sup>(</sup>۱) يتضع منا مدى اتباع ابن كبونة لابن سينا في تحديد معنى المنطق ويقول ابنسينا في النجاة ص الله ط مصر ١٩٣١م: وسناعة المنطق نسبتها الى الروية نسبة النحو الى الكلام والعروض الى الشمر وليس شيء مسن والذوق السليم وبما أغنيا عن تعلم النحو والعروض وليس شيء مسن الفطرة الانسانية بمستفن في استعمال الروية عن التقدم باعداد مسند الآلة ، الا أن يكون مؤيدا من عند الله تعالى و

اً ' ألمراد هنا بالطالب ما يجهله المرء مما ينوي معرفته ويتطلع الى تحصيله •

 <sup>(</sup>٣) تفسير الفكر هنا مطابق لتفسير ابنسينا له في الاشارات والتنبيهسات
 ١ : ١٦٩ ، «الفكر مايكون عند اجماع الإنسان ، أن ينتقل عن أمور حاضرة
 في ذهنه ، متصورة أو مصدق بها»

<sup>(</sup>٤) هنا ارتباط بين المادة والصورة في الفكر المنطقي · وهو رأي ابن سيينا أيضا \_ النجاة ص ه ·

والمبادى؛ : اما تصوريّة ، أو تصديقية ، فان خضور شيء ماعند النهن يسمى تصورا ، وهو نفس الادرأك ·

أ وما يلحقه لحوقا يجعله محتملا للتصديق ١١١ أو التكذيب . يسمى تصديقا . وهو الحكم ٢٦١ بمتصور على متصور ولا يطلب في العلوم سواهما .

ولما انحضر المعلوم في معلوم التصور ، ومعلوم التصديق ، فالمجهم منحصر في مجهولهما ، ويسمى الفكر الموصل الى التصور قولا شارحا ، والفكر الموصل الى التصديق حجة ٢٠٠٠ ،

فقصارى أمر المنطقي ، أن ينظر في مبادى، كل من القولين ، وكيفية تأليفه على الوجه الكلى القانوني ، لابالنظر الى المواد المتصوصة بالمطالب الجزئية (٤) و ويجب عليه أن ينظر في الألفاظ ، من حيث هو : معلم للمنطق ، أو متعلم له ، للعلاقة الوضعية بين اللفظ والمعنى ، لامن حيث هو منطقى فقط .

وعلم المنطق بعضه على سبيل التذكير والتنبيه ، وبعضه على سبيل العلم المستى ، الذي لايقع فيه غلطانه ،

وهو قانون للبعض الذي بخلافه ، والا لافتقر المنطق فيما يستنبط منه بالفكر الى منطق آخر ، وليس كذا ·

ولا يد من أن انتهاء المباديء الى تصورات وتصديقات بديهيتين . والا لاكتسب المجهول بالمجهول . وهو محال ، ولا تصديق الا على تصورين فصاعدا

<sup>(</sup>١) في عكء حوالتكذيب،

<sup>(</sup>٢) الحكم في القضية هو الذي يفرق بين التصور والتصديق •

 <sup>(</sup>٣) الحجة والدليل شي، واحد . وهي مادل به على صحة الدعوى ... التعريفات للجرحاني ... باب الحا،

 <sup>(</sup>٤) هذا بالنسبة للمنطق الصوري Formal Tagic المنطق الحديث فأنه يجعل التصور والتصديق من مراحل التفكير ثم يركز على جانب الاستقراء ــ د ٠ قاسم : المنطق الحديث ٢٤ ومابعدها ٠

 <sup>(</sup>٥) تتفق هذه الفكرة مع رأي أبنسينا في المنطق وهو: «أن يكون عند الانسان
 ألة قانونية تعصمه مراعاتها عن أن يضل في فكره» \_ الاشارات والتنبيهات
 ١١ ١٦٧ -

<sup>(</sup>٦) في دك : دفي، ٠

ويكفي في ذلك التصور بوجه ما فقط ، حتى ان تصورنا من المجهول مطلقا كونه مجهولا مطلقا ، كاف في حكمنا عليه بامتناع الحكم عليه ، أي في حال لا يكون متصورا منه الالا مذا القدر . . .

ومدلول اللفظ الذي دلالته وضمية ، أن كانت على المنى الذي وضميع لله ، لأجل وضمه له ، فهى المطابقة ، كذلالة البيت على مجبوع الجدار والسقف، والا فهدلوله أن كان جراً منا وضع له فهي تضمن ، كذلالة البيت على الجدار وأن كان خارجا عنه فهي النزام ، كذلالة السقف على الحائط ، واللفظ الواحد يدل على المعنى الواحد الحاصل في كثيرين بالسواء بالتواطؤ ، كالحيوان على جزئياته ، ولا على السواء بالنشكيك ، كالمرجود؟) على الجوهر والمرض، ويدل على ممانيه المختلفة بالاستراك ، كالمين على الباصرة وغيرها ، وهذه قد يعمها الوضع ، وقد يخص بعضها ، ويلحق غيره به ، لشبه ، أو نقل .

والألفاظ الكثيرة تدل على المنى الواحد بالترادف ، كالخمر(1) والقماو ، وعلى المعاني الكثيرة بالتباين ، كالسماء والارض ، واللفظ ان لم يقمديشيء من أجزائه المترتبة المسموعة الدلالة فيه على شيء من أجزاء معناه ، فهو المسمود ، كزيد وعبدالله ، والا فهو المركب ، ويسمى قولا كالحيوان الناطق ،

واحترزنا بالمرتبة المسموعة عن مثل صيغة الغمل الدالة على زمانسه . وجوهره الدال على الحدث. فان كلا منهما جزؤه، ولكن غير مترتب ولا مسموع والمفرد ان استقل بالاخبار به أو عليه ، فأن دل على معنى ، وعلىزمانه المحصل من النلاثة (١٠٠٠ سـ احترازا بالمحصل عن مثل الزمان في المتقدم المتصرف الى تقدم ومتقدم سـ فهو الكلهة . . كمشى ، والا فهو الاسم ، « كالانسان ، وان لم يستقل بذلك فهو الاداة ك ، في و دموه و «كان» الناقصة .

 <sup>(</sup>۱) في «ك» : «ولا» ٠

<sup>(</sup>٢) في ١٠: ،كالوجود، ٠

<sup>(</sup>٣) في وأو: وناقصة

<sup>(</sup>٤) في وك : مكالحمر، ٠

<sup>(</sup>٥) في مك، : ماكنلات، ٠

ومامنح مفهومه من وقوع الشركة فيه فهو جزئي ، وكزيد » ، المشار اليه ، ومالم يعنج مفهومه ذلك . فهو كل وقعت الشركة فيه ، وكالانسان » ، أولم تقع لمانع غير نفس المفهوم : «كالانسس » ، والموصوف وصفاته اذا حكم ببهضيع على البعض ، كيف\\) كان . « كالانسان ضاحك » أو » الضاحك انسان » أو «كاتب ، فالمحكوم عليه موضوع ، والمحكوم به محمول بالمواطأة ، بخلاف مامثل مالفحك» ، «والكتابة» لانها\\
الشعك » ، «والكتابة» لانها\\
الا تعمل الا باشتقاق ، ك «الضاحك» أو بسأداة نسبية ، ك «ذي ضحك » •

والمحمول ان كان داخلا في ماهية موضوعه ، ك « الحيوان » في الانسان ، أو نفس ماهيته ، ك « الانسان » ل « زيد »، اذ « زيد » عبارة عن انسان متخصص بعوارض ، لاعن المجموع من الانسان وتلك العوارض، فهو ذاتي، وان كان خارجا عنها فهو عرضي ، اما لازم وهو الدائم الصحبة لها مع العلم بوجه وجوب تلسك الصحبة ، كنى الزوايا الثلاث للمثلث ، ان كان بينا ، أو لمساوى الزوايسا بالقائمتين(۲) له ، ان كان غير بين ، يلحق بتوسط غيره ، واما مفارق ، وهو ما لايكون كذلك ،

وان جاز دوام صحبته لها ، اما بمفارقة (٤) سريمة ، ككون زيد قائما ، أو بطيئة ، ككونه شابا ·

وماأخذ من العرضيات من حيث يختص بما هية واحدة ، فهو خاصف ، كالكاتب كالضحك للانسان . سواء ساوته كهذا المثال ، أو كانت لبعضه فقط ، كالكاتب بالفعل له وماأخذ منها من حيث يشمل ماهية وغيرها. فهو عرض عام، كالماشي للانسان ، لا للحيوان ، لا حتصاصه به ،

والمسئول بما هو : إن كان حقيقة واحدة ، كالإنسان ، فالجواب مجموع

<sup>(</sup>١) ناقصة من وأه

<sup>(</sup>٢) في دأه : دفانهاه ٠

<sup>(</sup>٢) في وك، : والقالمين، ٠

<sup>(</sup>٤) في دك، : «مفارقة، ٠

ذاتياتها . كالحيوان الناطق •

وان كان فوق واحدة ، فان اختلفت حقائقها كالإنسان والفرس والطين في وحده ، وهو جنس كل واحد منهما ، وهي الانواع بالإضافة اليه . وان انفقت حقائقها كزيد وخالد ، المختلفين بالمدد فقط . فبالحقيقة ١٠ المشتركة حالتي الشركة والغصوصية . كالإنسان ، وهو نوع حقيقي . لتلك الكثرة ، ومعناه غير معنى النوع الإضافي وقد تصدقان عنى مامية واحد ، كهذا ١٠٠ المثال ، وقد يصدن كل منهما على مالم يصدق عليه الاخسر ، كالبسائط التي هي أنواع حقيقية فقط .

والأنواع المتوسطة التي هي اضافية فقط ، الا اذا اعتبرت بالنسبة الى ما اشترك فيه ما تعتها دون المغصصات ، وقد تتصاعد الاجناس الى ما لا جنسسس فوقه ، وهو العالى ، وجنس الاجناس ، وتتنازل الانواع الاضافيسة الى ماليس تحته الا الاصناف والاشخاص ، وهو الانواع ،

والمتوسطات أجَناس لما تعتها ، وأنواع لما فوقها ﴿ وخصوصية كل نوعمو<sup>17</sup> . فصله المقوم ، كالناطق للانسان • ويقال في جواب أي ما هو في ذاته ، وكسسل · شيئين ان<sup>(1)</sup> صدق أحدهما على كل ماصدق عليه الآخر ·

فاما مع المكس ، وهو الساوى ، كالانسان / والضاحك ، اولا<sup>(0)</sup> مسع المكس ، فالاول أعم مطلقا ، والآخر أخص مطلقا ، كالحيوان الاعم ، والانسان الاخص ، وان لم يصدق احدهما على ماصدق عليه الاخر

فان صدق على بعضه ، فبينهما عموم وخصوص من وجه ، كالانسسان والابيض والافهما متباينان<sup>(7)</sup> ، كالانسان والغرس ، والموجود والمعدوم ·

<sup>(</sup>١) في دائه : «كالحقيقة» ٠

 <sup>(</sup>۲) في «أ» : «على هذا» • وما أخترناه هنا أولى •

<sup>(</sup>٣) في دأه : ⊬فهوء ٠

<sup>(</sup>٤) في داه : وفائه ٠

<sup>(</sup>٥) في «ك» : «ولا» •

<sup>(</sup>٦) في ماء : ممتباين، ٠

ولاتزيد المحبولات المفردة على الخمسة التي هي :

الجنس والنوع الحقيقي والفصل والخاصة والعرض العام ، لأنها اها ذاتية أوعرضية ؛ والذاتية اما صالحة لأن تقال في جواب ماهو ، أو غير صالحية ، والصالحة اما على مختلفات الحقائق ، وهي الجنس أولا على مختلفاتها ، وهي النوع الحقيقي ، وغير الصالحة (۱) لذلك اما غير مشتركة ، أو ليسسبت تمام المشتركة ، بل جزؤه المساوي له ، أذ البزء في الجملة لا يكون أخص مطلقا . ولامن وجه ، ولامباينا ، لأنه كلما صدق الكل صدق الجزء ، فانتفت هسنة المثلاث ، وفي هذا الموضع لا يكون أعم مطلقا والا لكان تمام مشترك بين ماهيت ما وغيرها ، وهو خلاف الغرض ، فتعين أنه مساو ، وعلى تقدير انها ليست تمام المشترك ، أو هي بعضه المساوي ، فهي صالحة به (۱) ، للتمييز ، فيكون فصلا أوالعرضية أن اعتبر عروضها للماهية (۱) الواحدة فهي خاصة ، والا فهي عرض عام .

وكل واحد من هذه الخمسة انها هو ذلك الواحد بالإضافة ، فقد يصدق على واحد عدة منها ، كاللون فانه جنس للسواد والبياض الدان ، ونوع للكيست وخاصة للجسم ، وعرض عام للانسان ، ومعروض كسل واحد منها يسسمى بالطبيعى ، وعارضة بالمنطقى ، ومجموعهما العقل ،

فالحيوان جنس طبيعي ، والجنسية العارضة له جنس منطقي . والحيوان مع الجنسية جنس عقل ، وكذا قياس باقيها ·

<sup>(</sup>١) في وك: : «الحاصلة، ٠

<sup>ُ ` .</sup> (۲) ناقصة من واء ·

<sup>(</sup>٢) في وأو: والماهية،

<sup>(</sup>٤) في مأء : «للبياض والسواد، ٠

<sup>(</sup>٥) في داء : بمجبوعة، ٠

### الفصسل نالثائى

في

## اكتساب التصورات

التصور اما تام ، وهو الاحاطة بكنه حقيقة المتصور ، واما ناقص ، ومسو تمييزه عما عداه ، من غير تلك الاحاطة - والقول الشارح الموصل الى التصور التام يسمى حدا تاما ، ولابد وان(۱) يستمل على ذاتيات المحدود أجمع ، فيكون مركبا من جنسه وقصله ، ان(۱) كان تركيبه منهما ، أذ الجنس يتضمن جميع الذاتيات المسيزة ان كسان لذلك الجنس والفصل تركب ، وكما أن اتحاد الشيء في الخارج لايتم الا باتحاد جميع أجزائه ، فايجاده في الذمن الذي مو تصوره ، لا يتم الا بايجاد جميع ذاتياته فيه، ومتى لم يكن كل واحد من ذاتيات المحدود متصورا بالتصور التام ، لم يتسم الحد ، اذ لايتصور به كنه حقيقة الشي،

وحد الحد مو انه القول الدال بالمطابقة على ماهية الشيء وطن أن جميع ذاتيات الشيء نفس ذلك الشيء الشيء ، فيكون التعريف بها تعريف الشيء بنفسه ، وليس كذا • فان الاشياء التي كلواحد منهام تقدم على شيء، يمتنع كو نها نفس ذلك الشيء المتأخر عنها ، بل هي (٢) تصير عند الاجتماع ماهية هي المتأخرة ، فتحصل معرفتها بها ، فالعلم بالجنس وبالفصل بالتركيب التقييدي متقدم على العلم بالجنس المقيد بالفصل ، والفرق بين مجموع الشيء وبين أجزائه بأسرها ، أن المبموع هو اعتبار ما يقع فيه التأليف مع التأليف . والاجزاء باسرها هسسي التاليف من غير التفات الى التأليف .

<sup>(</sup>۱) في دأه : دانه ٠

<sup>(</sup>۲) دأه : داذاه ٠

<sup>(</sup>٣) تاقصة من وأو "

ويجب تقديم الجنس على الفصل في العد ، لان الجنس بدل على شيء مبهم يعمله القصل ، وإذا عكس هذا الترتيب اختل الجزء الصوري من ذلك الحد. فلا يشتمل على جميع الأجزاء .

والحد أما يحسب الماهية في نفس الأمر ، وهو صعب ، لجواز الأخسسلال بذاتي لم يطلع عليه ، ولوقوع كثير من الاغاليط الحدية فيه • واما بحسب المفهوم فلااً المتأتى فيه ذلك ، أذ هو مُجرى العناية •

واذا عنينا بالانسان ، العيوان المنتصب القامة ، الضاحك بالطبع ، فكال واحد من هذه ذاتي بحسب المفهوم، ولا"٢) يسوغ الزيادة عليها، والنقصان منها، عند استمادة حد الانسان مثلا ، والالكان المحدود اولا غير المعدود ثانيا .

ويجب ألا تغفل عن هــــذا القانون في الحـــد المفهومي • وأما الموصل الى التصور الناقص ، فمنه الحد الناقص ، وهو ماأخل فيه ١٣١ ببعض الداتيات ، كتعريف الإنسان بأنه الجسم الناطق ، فأخل(ا) بفصل جنسه الذي هو الحيوان، أو بأنه الناطق ، فأخل بجنسه جملة ٠

ومنه الرسم ، اما التام ، وهو مايميز الشيء عن جميع ماعداه ، وامسا الناقص وهوادا ما يميزه عن بعض ما عداد ٠

وأجود الرسوم ما يوضع فيه الجنس أولا ، ليقيدات ذات الشيء . فـــان الغصول والخواص واللوازم . لاتدل بالمطابقة الا على شيء ما يسستلزمها ، أو يختص بها ٠

فأما ذلك الشبي، فلا يدل عليه الا بالالتزام • ودلالة الالتزام غير مضبوطة، فقد ينتقل العقل بالالتزام الى الشيء والى جزئه ، والى خاصة أخرى له ، فاذا

<sup>(</sup>١) «أه : مولاه ٠

<sup>)</sup>٢) دأه : دفلاه ٠

<sup>(</sup>٣) ناقصة من وأو ٠٠

<sup>(</sup>٤) «أ» : «وأخل» • (ە) ڧىدكە: «مود •

<sup>(</sup>٦) دأه : دلتقييده ٠

وضع الجنس دل على اصل الذات المرسومة ، ويتم(٧) التعريف بإيراد اللواذم والخواص ، كما يقال للانسان انه حيوان مشاء على قدميه ، عريض الاظفار ، ضحاك بالطبع ، ويقال للمثلث انه الشكل الذي / له ثلات زوايا .

واذا استقصى في ذكر النواس واللوازم ، فان العثل حيننذ يطلب لها جامعا مو الذات ، فيستغنى ١١٠ عند ذلك عن ذكر الجنس ولا يتم قول شارح الا بمسا يغص المعرف ، اما بأن يكون كل واحد من أجزائه كذلك ، كرسم الشيء بمجموع خواصه أو البعض كذلك دون البعض ، كرسمه بالجنس والخاصة ، أو يخص بالاجتماع كرسمه بمجموع كل فرد منه ،

والجنس (٢) عرض عام ، وجملة تلك الاعراض خاصة ، كالطائر الولود للمتفاش و ويجب أن تكون الخواص والاعراض المرفة للشي، مبينة له ، وليس من شرط كونها معرفة أن يعلم اختصاصها بالشيء ، لأن العلم بالاختصاص متوقف على العلم بالمختص والمختص به ، فلو عرف بذلك الاختصاص لكان دورا ، بل من شرطه أن يكون بحيث ينتقل الذهن من تصوره الى تصور المعرف به ، والمعلوم مطلقا ، وكذا المجهول مطلقا، لايتصور طلب تصورهما ، بل المعلوم من رجه والمجهول من آخر ، كادراك ناقمى ، يطلب تكبيله أو زيادته وأن لسم يكتمل ، والخطأ في الاقوال الشارحة منه ما يختص بالحد ، ومنسه ما يعمسه والرسم ،

أمًا الذي يختص بالحد فأن يوجد مكان الجنس أحد أمور سبعة :

اما اللوازم العامة ، كالوجود والعرضية ، واما الفصل كقولهسم العشق أ افراط المحبة ، وانما هو المحبة المفرطة ، واما النوع كقولهم : الشرير من يظلم الناس ، والظلم نوع من الشر ، واما جنس آخر كما يقال : العفيف ذو قسوة يتمكن بها من اجتناب الشهوات ، فان الفاجر أيضا له هذه القوة ، ولايجتنب ،

<sup>(</sup>٧) اكه: وتمه ٠

<sup>(</sup>۱) دك : ديستغني،

<sup>(</sup>٢) ناقصة من وأء ٠

فقد أخدت القوة مكان الملكة ، واما الموضوع كأخذ الختيب في حد الكرسي . فانه يوجد قبل الهيئة السريرية "البريدة" (بعدها ، ولا كذلك البنس ، فان وجوده يتقدم بالفصل : وجعلهما واحد ، واما المادة الفاسدة ، كقولهم : الخمر عنب معتصر ، والم المادة الفاسدة ، كقولهم : الخمر عنب معتصر ، والم المجزء كقولهم : الانسيان حيوان ناطق ، وعنوا بالعيوان ما تتصص به ، فإن التنصيص (أنه لا يقال على المختلفات فلا يكونجنسا، بل الحيوان الذي هو جنس يجب أن يؤخذ غير مشروط بقيد أنه ناطق ، ولايفيد أنه لاناطق ، اذ الاول هو الانسان نفسه ، والثاني مناف له ، فلا تحمله عليه ، والانفعالات مكان الفضول ، فإن الفضول لاتبطل الشيء ، والانفعالات مد تبطله ،

وأما الذي يمم الحد والرسم قبان يعرف الشيء بنفسه ، كقولهم : العدد كثرة من الأحاد ، والعدد(١) والكثرة واحد ، أو بما يساويه في المعرفة والجهالة ، كقولهم : الأب هو الذي له ابن ، أوبما هو أخفى منه ، كقولهم المثلث شكل زواياه الثلاث مساوية لقائمتين ، أوبما لايعرف الا به ، كقولهم : الشمس كوكب يطلع نهاوا ، والنهاو هو زمان طلوع الشمس .

<sup>(</sup>١) لعلها «الكرسية» •

<sup>(</sup>٢) دك: «المتخصص»

<sup>(</sup>٣) سنقطت الواو من ــ ك ٠

## الغمسل الثالث

Ė

#### القضايا واقسامها

القول اما تقییدی کالحیوان الناطق ، وهو في قوة مفرد ، کالانسان ، او جزئی ، وهو مایمرض له لذاته أن یکون صادقا أو کاذبا ·

واحترزنا ١١ ب ملداته ٢٦٠ عن مثل تفضل بكذا . فانه أمر بالذات . ويدل على الجزئية ٢٦٠ ، أي أريد تفضلك بـــه . أو خسارج عنهما ، كالتمني والترجي والامر والنهي والقسم والنداء والتعجب والاستفهام .

فالتقييدى ينتفع به في الاقوال الشارحة ، وقد مضى ذلك • ومامثل التمني وما معه هو أخص بالمحاورات دون العلوم ، وينتفع بسبه في الخطابة والشعر ، وما يعرف مجراهما مما لايتملق بغرض هذا الكتاب •

وأما الجزئي فهو الذي ينتفع به في تركيب الحجج ، وتسمى قضية ، ولابد فيها من محكوم عليه ومحكوم به ، ايجابا أو سلبا ، فأن لم يكونا جزأين قد اخرجا بالتركيب عن الجزئية ، كالانسان ماش ، أو ليس ، أو كالحيوان الناطق ماش أو هو متنقل ينقل قدميه ، أو ليس ، فهي الحملية ، وأن كانا كذلك فهسي الشرطية ، والارتباط بن الجزأين أن كان بلزوم أو بمصاحبة (1) أو سهسلب احدهما ، فهي المتصلة ، وأن كان بعناد أو عدم موافقة أو سهسلب احدهما ، فهي المنصلة ،

۰ (۱) ك «واحترز» ٠

<sup>(</sup>۲) أ «بذاته» ٠

<sup>(</sup>٣) أ «الخبرية» •

<sup>(</sup>٤) ك «مصاحبة» ٠

فأما الحملية فهي التي حكم فيها بكون أحد جرأيها . وهو المحمول مقولا على مايقال عليه الآخر ، وهو الموضوع . سوا، كان ذاتا وحدها ، كالإنسان كاتب، أو هو مع صفة كاضاحك كاتب

والموضوع والمحمول مسا مسادة القضية . ومايربط أحدهما بالآخر هسو صورتها . وقد يحذف في بعض اللغات لفظا ، لدلالة القرينة عليه معنى ، كمسا يقال : زيد ماش . وحقه أن يقال : هو ماش .

والموضوع ان لم يمكن تعدده ، اما لكونه جزئيا ، كزيد كاتب ، أو ليس ، أو باعتبار الحكم كالحيوان جنس (١) ، فالحملية مخصوصة ، وان أمكن تعدده ، فان تبين أن (١) الحكم على كل واحد من أفراده بايجاب ككل انسان حيوان (١) ، وهي الموجبة الكلية ، أو بسلب ، كلا شيء ولا واحد من الناس بعجر ، وهسسي السالبة الكلية ، وعلى بعضها بأيجاب ، كبعض الناس كاتب ، وهي الموجبسة الجزئية ، فعلى التقادير الأربع ، / الحجلية محصورة ،

وان لم يتبين ذلك كالانسان في خسر . أو ليس ، فالحملية مهملة ، وهي مساوية للجزلية . وفي قوتها فانه اذا صدق الحكم على كل الافراد أو على بعضها فعل النقديرين يصدق على بعضها يقينيا .

ويتناول الحكم في المحصورة ، ما يدخل تحت الموضوع من الاجناس والانواع والاصناف والاشخاص المعالمية ، مسل الايعتناسع الصافها بسبه .

واذا قلنا كل ج ب فلا يعنى مجموع الجيمات . ولا كلية جيم المنطقيـــــة ولا العقلية . بل يعني كل واحد من افراد ج الشخصية . أو غيرها ·

وبالجملة فيما يوصف بهجه وصفا مأخوذا من حيث هو بالفعل ، لابالقوة .

<sup>(</sup>۱) ۱ «جسم» ۰

<sup>(</sup>۲) أ مبأن، ٠

<sup>(</sup>۲) ك «ككل حيوان» (٢) د «كال حيوان»

<sup>(</sup>٤) أ «الأشخاص والاصناف، •

كما للنطقة التي هي بالقوة انسان ، سواء كان موصوفا به كذلك في العرضيس الذهني ،أو في الوجود الخارجي ، وسواء اتصف بسه دائما ، أو غير دائم ، بل كيف اتفق فهو ب على أحد جهات الحمل ، التياها يأتي ذكرها .

واذا كان المحمول معدولاً . وهو الذي عبر عنه باداة سلب مع لفظ محصل. سميت الحملية معدولة (٢٠) . كقولنا : الانسان هو لافرس

وتشتبه الموجبة فيها بالسالية المحصلة ، والفرق بينهما ، هو أن الموجبة المعدولة (١) حكم فيها بارتباط السلب ، السالية المحصلة ، حكم فيها بسسلب الارتباط ، فالسلب (١) في احدامها رافم للايجاب (٢) ، وفي الأخرى(١) يخلافه ،

والايجاب لايصح ولايصدق الا على محقق في الخارج ، أي في نفس الأمر ان حكم بشبوت المحمول للموضوع كذلك ، والا ففى العقل ، ولا كذلك السلب ، فأن المعدومين أو المعدوم أنهما كان قد يرفع أما الارتباط بينهما في الخارج ، فيصدق الحكم فيها على غير التابت ، اذا أخذ من حيث هو غير ثابت

ولكل موضوع الى محمول نسبة مافي نفس الامر مخصوصة ، فان كان تخصصها بالوجوب . كريد انسان ، أو ليس ، فهي مادة واجبة ، وان كان بالامتناع فهي مادة معتنعة ، كريد حجر ، أو ليس ، وان كان بالامكان فهي مادة مكنة ، كريد كاتب ، أو ليس ، ومايتلفظ به من خصوصية النسبة ، أو يفهم لل وان لم يتلفظ به من خطوصية النسبة ، أو يفهم لل وان لم يتلفظ به من فو جهة القضية سوا، طابقت المادة ، أو لم تطابق ،

وقد تكون الجهة متناولة الأزيد من مادة واحدة . كعكمنا بالنسبة لنيسسر المتنفسة ، فانها تتناول مادتي الوجوب والامكان ، وكذا قياس غيرها من الجهاب العامة .

<sup>(</sup>ه) ۱ ، الذي،

<sup>(</sup>٦) ك معدولية، ٠

<sup>(</sup>۱) ك معدولية،

<sup>·</sup> السالب، (۲)

۳) ا «الایجاب» .

 <sup>(</sup>٤) ك «الأخـــر» .
 (٥) ك ديوقم» .

<sup>(</sup>٦) آدفن،

وادًا حكم بدوام النسبة أو سلبها ما دامت دات الموضوع ثابتة . فالقضيه ضرورية . أن قيدت المالوجوب . كالانسان بالضرورة حيوان . أو ليس بعجر ودانمة أن لم يقيد به . وكان محتملا له ، كزيد أبيض البشرة دائما ، أو ليس واذ مالا يجب لايوجد ، كما منتعلم ، فلا دائم (۱۸) الا ضروري في نفس الامر ولكن مرادنا بالدوام (۱۹) مالا يحكم بوجوبه ، فان قيدناه باللاضرورة فالمراد أنا لانعلم وجو به ، وحينئة لايصدق الحكم به على كل واحد ، أذ جزئيات الكلى لاتتناهي ، فلا يطلع العقل على دوام الحكم عليها ، الا أذا وجب ذلك لنفس طبيعة الكلى (۱۱) ، وعلى الموضوع الجزئي جاز ذلك للمشاهدة والوجدان ، كمسا

وان حكم بان ثبوت المحمول أو سلبه دائم بدوام الوصف المعبر به عسن الوضوع ككل كاتب متحرك الاصابع . أو ليس بساكنها مادام كاتبا ، مع جواز . دوامه بدوام الذات ، أو لا دوامه ، فهي المشروطة ، أن قيد بوجوبه بحسب الوصف ، والعرفية أن لم يقيد به ، وأن حكم بذلك في بعض أوقات الوصف المذكور ، مع جواز صدق الحمل العرفي أو لاصدقه ، ككل مجنوب يسعل أو لا يسعل في بعض أوقات كونه مجنوبا ، فهي الحينية الضرورية ، أن قيد بالمضرورة في خلك الوقت ، والحينية المغلقة أن لم يقيد بها ، وأن حكم بذلك في بعض أوقات ثبوب ذات الموضوع ، مع جواز باقي الاحتمالات ، فهي العرفية ؟ المضرورية أن تعرض لقيد المحرورة أن لم يتعرض له ، وأن قيد الحكم فيما عدا المضرورية والدائمة باللادوام بدوام ذات الموضوع فالجهة مركبة من تلك الجهة ،

<sup>(</sup>٧) أ «قدد»

<sup>(</sup>٨) ك «دائما» ٠

<sup>(</sup>٩) أوبالدائم،

<sup>(</sup>١) ك والكل، ٠

<sup>(</sup>۲) أ «الوقتية» •

٣) أ «الضرورية» .

وقد تخالفها ٠

وان الما كان الحكم بسلب ضرورة العدم في الايجاب ، أو بسسلب ضرورة الوجود في السلب في المكنة العامة ، وان كان بسلب الضرورتين معا فيهما ، فهي الممكنة الخاصة ، وهي مركبة من ممكنتين عامتين مختلفتي الكيفية ، وقد تكون الضرورة المسلوبة في الممكنتين مقيدة بوصف أو وقت ، وجازادا ألا يصدق الحكم في الممكنات بالفعل في وقت من الاوقات ، كزيد بالامكان العام أو الخاص ككانب ، وان لم يكتب دائما ، ولاتصدق هذه في نفس الامر ، اذ لا دائم غيسر ضروري في نفسه ، بل صدقيا انما هو على الوجه الذي سبق في الدائمة ،

والموجهات لا نهاية لها ، اذ الاحكام وقيودها لا تقف عند حد لا يمكن الزيادة عليه ، ونفاس أحكام مالم / يذكر في(أ) الموجهات على ماذكر منها ، هذا مايتعلق بالحملية .

أما المتصلة فهي التي حكم فيها يصدق تضية نسمى التالى ، على تقديسر صدق أخرى تسمى المقدم في الموجبة ، أوبلا صدق التالى على تقدير صدق المقدم في السالبة، وهي أما لزومية أن حكم في الايجاب بلزوم التالى للمقدم، وفي السلب بسلب اللزوم ، منل : أن كان زيد يكتب تتحرك يدد ، وليس أن كان يكتب فهو ماش .

والغرق بين لزومية السلب وسالبة اللزوم . على قباس الفرق بين الموجيسة المعدولة والسالبة البسيطة . فهي(١) العملية .

واما اتفاقية اذا حكم فيها في الإيجاب بتوافق جزأيها على الصدق ، مسن فيد حكم باللزوم ، وان لم يمنع ، وفي السلب بعدم ذلك التوافق ، مثل : ان كان الإنسان ناطقا فالحمار ناهى ، وليس ان كان ناطقا فهو صاهل .

<sup>(</sup>١) أ «فأن، ٠

<sup>(</sup>د) أ موجائزه ٠

<sup>(</sup>۱۱) أ مسنه ٠

<sup>(</sup>۱) أيرقي ه

وخصوص المتصلة بتغصيص حكسها بالاحوال أو بالاتفاقات ١٠ المدية، كاليوم ان جنسي أكرمتك ، وحصرها الكلي بكون الحكم في جميع الاحوال والتقادير المكن اجتماعيا مع المقدم التي لا أثر لها في الاستصحاب ، وانما قيدت بمسا يعكسن اجتماعها بالمقدم ، واحترازا من تقدير عدم اللزوم ، ومن مثل لزوم الفرديسسة للثلاثة ، على تقدير انقسامها بمتساوين •

والقيد التاني . لئلا تكون تلك الاحوال والتقادير أجزا، من المقدم ، فتعود الكلية مهملة ، وحصرها الجزئي يكون الحكم في بعضها ، واهمالها باهمال ذلك كله ، وسور الايجاب الكلي «كلما ودائما» ، والجزئي «قد يكون» ، وسور السلب الكلي «ليس البتة ودائما ليس» ، والجزئي قد لا يكون ، وليس كلما كان ، وليس دائما ، ومافي مناني هذه ،

واذا اعتبر تأليف المتصلة من حمليات وشرطيات وخلط منهما ، فهي على تسعة أقسام من حمليتين ، وقد تمثل : أن كان كلما كانت الشمس طالعة فالنهاز موجود ، فكلما كان الليل موجود فالشمس غاربة ، ومنفصلتين مثل : أن كسان هذا المرض أما صفراويا أو بلغميا ، فهو أما من حرارة أو من برودة ، وحمليسة مقدم ومتضلة تالى ، مثل : أن كان طلوع الشمس علة وجود النهار فكلما كانت الشمس طالعة ، كان ١٠ ألثال موجودا ، وعكسه كمكس هذا ألمثال .

ومن حملية ومنفصلة على قسميها ، مثل ان كان هذا عددا فهو اما زوج أو فرد ، وعكسه ، ومن منصلة ومنفصلة على قسميها مثل : إن كان كلما كانت الشمسين طالعة كان النهار (٢٠) موجودا ، أو اما ألا تكون طالعة ، أو يوجد النهار ، وعكسيسه ٠

وحكم كل واحد من الاجزاء في التقسيم هذا العكم وهلم جرا · واذا أعتمرنا <sup>يم.</sup> يصدق ذلك الحكم ·

<sup>(</sup>١)أ مأو الأوقات، ٠

<sup>(</sup>٢) أ وفالنهار، ٠

<sup>(</sup>٣)أ «قالنهارية ٠

ا\$) أ «اعتبر» ·

تاليفهامن الصادقات والكاذبات وخلطها . فقد تتألف اللزوجية من صادقتين وقد سبق مثاله . وكاذبة مقدم . وقد سبق مثاله . وكاذبة مقدم . وصادقة تال ، مثل : ان كان يطير فبو حيواً . ولا يصدق عكسه . اذ لامعنى للزوم الا الحكم بلزوم صدق التالى . على تقدير صدق المقدم ، فأذا لم يصدق لم يصدق ذلك العكم .

والاتفاقية لاتصدق الا من صادقتين . وهو ظاهر · واما المنفصلة فعلى ثلاثة السام · حقيقية . ومانعة الجمع . ومانعة الخلو ·

فالحقيقية هي التي حكم فيها بالمائدة أو عدم الموافقة بين قضيتين أو أكثر، في الصدق والكفب معا ، في الموجبة ، أوبسسالب ذلك العناد ، ولا موافقسة في السالبة ، مثلاً ا ما حكم فيها بالمائدة : أما هذا المدد زوج أو فرد ، من جزاين ، أو أما زائد أو مساو ، من أكثر ، وليسن أما هذا المدد زوج أو أثين ا من جزأين وبأضافة أو أربعة من أكثر .

ومثال ماحكم فيهاباللاموافقة (٢) وتسمى اتفاقية : امازيد كاتب أو أسود، اذا كان كاتبا أبيض ، وليس كذا اذا جمعهما أو فقدهما .

ومائمة البدم هي التي حكم فيها بذلك في المدق فقط ، من غير منع كون في الكذب أيضا ، مثل : لما هذا حجر أو جماد ؛ في الكذب أيضا ، مثل : لما هذا كتاب أو استود ، إذا لم يستجمعها ، أو ليس كذا إذا استجمعها في الإتفاقية .

ومانعة الخلو ماحكم فيها بذلك في الكذب فقط ، ولا يمنع الصدق ، مثل اما زيد في الماء أو غير غريق ، وليس اما هذا حيوان أو نبات ، في العنادية ·

ويعرف مثال الاتفاقية مما مرسم وكل واحدة من مانعتى الجمع والخلوان الخنت بعيث لا تشمل الحقيقة (ما فالحكم بها ١٦٠ مركب من حكمين ، وخصوص

<sup>(</sup>۱)أ سمثال، •

<sup>(</sup>۲)أ ۱۰ثنان. ٠

<sup>(</sup>٢)أ مبأن لا موافقة، •

<sup>(</sup>١) أ وحفر ا أو حماداه ٠

<sup>(</sup>٥)أ «الحقيقة، ٠

<sup>(</sup>٦) ، فسهاءً

المتنصلة وحصرها واهمالها على قياس ذلك في المتصلة ، من غير اهمال للقيسود المحترز بها •

والسور الكلي منها دائما في الإيجاب، وليس ألبتة، ودائما ليس في السلب والجزئي قدد يكون في الإيجاب، وقدد لايكون، وليس دائما في السلب ومافي معانمها •

رتنقسم المنفسلة من جهة تركيبها من العمليات والشرطيات الى سسستة أقسام ، لسقوط ثلاثة عما في المتصلة ، يسبب عدم تمييز مقدم هذه عن تاليها • وتصرف أمثلتها من قياس ماسبق ، ومما نعرفه من تلازم الشرطيتين •

وقد تحرف / القضية عن (صياعتها ١٠٠٠) المذكورة ، فتسمى محرفة . والاعتبار بالمعنى لا بالعبارة ، وصدق القضية وكذبها وايجابها وسلبها انها هو منعلق بالربط ، ولا يلتفت فيه الى أحوال أجزانها .

<sup>(</sup>۱) او مستقطته ٠

# الغصل الرابع

في

## لوازم القضية عنسد انفرادها

كل تضية ، فانه يلزم من صدقها كذب نقيضها ، ومن كذبها صدقه · والتناقض بين القضيتين هو اختلافهما بالايجاب والسلب لاغير ، بمعنى اتحادهما في الجزأين ·

وما يتعلق بالارتباط من: جهة أو اضافة ، أو شرط ، أو زمان ، أو مكان ، أو كل وجز، ، أو غير ذلك ، الا أنه قد سلب في احداهما غير ماأوجب في الاخرى ، مثل أنا اذا قلتا : كل جهو ب في وقت كذا ، أو زمان كذا ، أو على جهة كذا : وغيره ، فنقيضه : ليس كل جب على ذلك الوجه ، فنقيض بالضرورة كذا ليس الضرورة كذا البس الضرورة كذا البس الشرورة كذا البس

واذا جملت هذه الامور متعللة ١٠ يجزئي التضية لا بالارتباط بينهما .كفي في التناقض مع الاختلاف بالكيفية اتحاد الجزأين لا غير ، بل كفي معسمه اتحاد النسبة . اذ باختلاف المنتسبين تختلف .

ويلزم من سلب كل واحد من الإيجاب الكلى ١٦٠ السلب الجزئي الآخسير ، وكذا من سلب كل واحد من السلب الكلى ، والإيجاب الجزئي ، فنقيض كل جب ليس كل جب ، وهو سلب جزئي ، ونقيض : لا شيء من جيب ، شيء من جي وهو ايجاب جزئي ، مع مراعاة باقى الشرائط ،

والتناقض انبا يكون بن الجانبين بنا . ولازم النقيض يسبى نقيضا أيضا والمشهور في تعريف النناقض أنه اختلاف قضيتين بالايجاب والسلب على جهسة

<sup>(</sup>١) أ ومتعلقة، ٠

<sup>(</sup>٢) أ والسلب، ٠

تقتضى الناتها ، أن يكون أحدهما بعيبة ويغير عينة صادقا ، والاخر كاذيا واحترز بلفظة «لذاته» ، عن أقسام الصدق والكنب بخصوصية المادة ، مثل : زيد ناطق ، زيد ليس بحيوان ، لا لضروري النقيضين ١٠ ، كزيد ناطق زيد ليس بناطة ، •

ففي المثال الأول: لو لم يكن ماليس بحيوان ليس بناطق لما حسسل الاقتسام ، وهذا والتعريف السابق متسساويان ، وباختلاف الكيفية التي هي الايجاب والسلب ، والكمية وهي الكلية والجزئية ، مع باقي شروط التناقض تقتسم القضيتان ، الصدق والكذب في المواد النلاث ، والحمليات الموجهة نقائضها ماتشتمل على سلب جهاتها ، كما مر ، أو ما يقتضى ذلك على سبيل المساواة ،

وعلى هذا اذا اختلفت القضيتان بالكمية والكيفية ، مع اتخاذ ما يجسب اتخاذه . فالتناقض يجرى بين الضرورية والمبكنة العامة ، وبين الدائمة والمطلقة ، وبين المشروطة والمبكنة المامة ، وبين المدفية والمبنية المطلقة ، وبين العينية (و)(٢٠ المضرورية ، وماتسلبه منها المضرورة في أوقات الوصف ، وبين الوقتية المضرورية ، والمبكنة العامة مقيدة بذلك الوقت ان تمن ، بالدوام ان لم يتمن .

والضابط في نقيضً المركبات البتردد بين نقيض جزأيها ، وذلك ظاهر ان كانت كلمة ·

ولما كانت الجزئية لم يتعين فيها البعض الذي وقع عليه العكم ، احتيج الى تقييد الجزء الوافق في الكيف من جزئي انفصال النقيض ، بالمعمول في الوجبة ، وبسلبه في السالبة ، أو أن تكون أجزاء التردد أكثر من اثنين ، أو تقدم السور الكلى على أداتي الانفصال الترددى ، فتصدق ضرورة الطرفين على سبيل منسح الخلو فقط في نقيض الممكنة الخاصة ، فيقال في نقيض كل ج ب بالامكان الخاص،

<sup>(</sup>۱) أ «الا لصورتي» ٠

۲) سقطت من ۱

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

امسا بالضرورة بعض جب أو بالضرورة بعض جليس ب ، وعلى قياسس نقيض لاشى، من جب كذلك . وفي نقيض بعض جب بسمه اما بالضرورة كل جهو ب نهو ب . واما بالضرورة لاشى، من جب . وان شئت اما بالضرورة كل جب ، واما بالضرورة لاشى، من جب . واما بالضرورة بعض جب . وبالضرورة بعضه \* ليس ب . وان شئت كل جاما بالضرورة ب . أو بالضرورة ليس ب . وعلى قياسه نقض ليس بمعض جب بذلك الامكان .

الا أنا في الوجه الأول نقول: اما بالضرورة لاشي، مما هو ج وليس ب ب مب، واما بالضرورة كل جب، ليتبع مثل ذلك في نقيض كل جزئية مركبة الجهة . وان كان في الجهة مساويا لنقيض السالبة ، وكذا في كل مركبة متوافقسة الحزاين في الجهة .

ويصدق دوام الطرفين مانعا للخلوفي نفيض المطلقة اللادائمة ، وتصدق الدائمة الموافقة في الكيف مع الحينية المخالفة فيه ، وكذلك في نقيض العرفية الملادائمسة ، وتبدل الحينية بممكنة عامسة في بعض أحيان الوصف في نقيض المشروطة اللادائمة ، وأنت تعرف أمثلة ذلك كله في المحصورات الاربسع على قياس أمنلة نقائض الممكنة الخاصة . وقس على هذا سائر مالم يذكر نقائضه من الموجهات البسيطة والمركبة ، والمتصلة تناقضها المخالفة لها في الكيسف والكم ، معتبرا ، السائمة سلب اللزوم في المزومية/ ، وسحسلب الاتفاق في الاتفاقة في الاتفاقة في

والمنفصلة أن كانت حقيقية عنادية ، فتناقضها السالبة التي يصدق معها بالامكان جميع أجزائها ، أو خلوها على سبيل منع الخلو ، دون الجمع •

وان كانت مانعة الجمع فالسمالية التي يصدق معها الجمع بالإمكان العام ·

وان كانت مانعة الخلو ، فالتي يصدق معها الخلو كذلك والمركبة مسن مانعة الخلو هما المنافيتان للحقيقة يؤخذ في نقيضها ، اما ذلك الامكان واما المنع الأخر بمعنى منم الخلو دون الجمم أيضا ، فهسنة (هو) ١١ حكم التناقض .

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

والفضيت أن ان اختلفتا في الكيف دون الكم ، فكلتاهم متضادتان بجواز اجتماعهما على انكذب في مادة الامكان دون الصدق ، وجزئياتهما داخلتان تحت التضاد ، لجواز اجتماعهما على الصدق في تلك المادة دون الكذب .

وحكم المهملتين حكمهمسا وان اختلفنا في الكم دون الكيسف، فهمسا

ومن اللوازم مايسمى بالعكس . وهو أن يقام كل واحد من جزئي القضية مقام الأخر . مع بقاء الكيفية والصدق بحالهما • وكل قضية لزمها هذا اللازم فهى منعكسة ، وإن خالفها في الكمية والجهة والكذب ، وصدق الاصل ، قسمد يكون محققا وقد يكون مفروضا •

والموجبات سوا، كانت كلية أو جزئية فهي تنمكس جزئية حينية مطلقة ، ان صدق على الأصل الحيني المطلق ، ومطلقة أن صدق عليه الإطلاق ، وممكنة عامة ، أن صدق عليه الإمكان العام -

وبيان ذلك أنا أذا قلنا جاء و ب فلفرض موضوع الاصل شيئا معينا وليكن د . فذاك (١) هو بعينه المقول عليه ب متصفيا و حجه عند اتصافيه و حبه في الحينية ، ومطلقا في المطلقة ، أذ لايمتنع أن يكون د مما يقال عليه ب بالفعل ، فلا يمتنع أن يكون شيء عما يكون ب بالفعل هو ج فيصدق الامكان العسام في عكس المكنة ، ويدل عليه أيضا أن امكان الملزوم يلزمه امكان اللازم ، فأذا أمكن ان يصدر بعضيا ، وان لم يقع ذلك امكن أن يصدر بعض ب ح

وانها لم تنعكس المرجبة الزلمية كلية ، لاحتمال أن ينرون المعمول أعـــــم بحسب المادة ، كما يصدق كل انسان حيوان دون كل حيوان انسان •

والجهة في الكلية والجزئية لايلام انحفاظها في عكس الموجبة أيضا واعتبر كيف (أن) الانسان ضروري للكانب، وليس الكاتب ضروريا له ، وكيف (أن) تحرك اليد ضروري بحسب الوصف للكاتب ، وليس الكاتب ضروريا لنحدك البد كذلك ،

<sup>(</sup>۱) ك «فذا، ٠

والسوائب الكلية . فالضروريه والدائمة والمشروطة والعرفية يتعكس كل واحد كنفسه كما وجهة . بدليل أنه أن لم يصدق المدعي صدق نقيضه الموجب الجزئي ، ويتعكس ذلك النقيض إلى ما لايصدق مع الاصل ، ومثاله في الضرورية أنه أذا صدق لاشي، من ب ج بالضرورة، فيتعكس إلى لاشي، من ب ج بالضرورة، ويتعكس إلى لاشي، من ب ج بالمحكان العام ، فبحض ج ب كدلك ، وهو يتاقض الاصل ، فيلزم صدق النقيضين ، وهو عمال ، ولم يلزم ذلك المحال إلا من نقيض المدعى ، وما يلزم دلك ، فلادعى ، وما يلزم دلك ، فلادعى ،

ومنهم من جعل عكسها دامه • واذا كان الدوام في الكليات لا يصدق الا مع الضرورة ، فقد لزم من كونها دائمة كونها ضرورية أيضا • وقس أمثلة بيار النلائة الباقية على صدا •

واذا قيدت المسروطة والدرضية باللا دوام ، فاعكس لازم القيد ، وحسو جزئية ،وجبة مطلقة ، وضم لازم عكسه الى عكسهما خاليين عن القيد ، فيعسير العكس مشروطا ، أو عرفيا ، لادائما ، لبعض أفراد الموضوع ، فيكون عكس قولنا : لاشيء من جب مادام جلادائما هو لاشيء من ب ومادام بالادائما لبعض أفراد ب ولايعترض للبعض الآخر ، وكذا قياس المشروطة اللا دائمة ،

وباقي ماذكر من الموجهات لايعكس في السلب ، سواء كان كليا أو جزئيا ، للتخلف في المواد و واعتبر كيف يسلب الكاتب عن الانسان ، وعن متحوك الميد عند التحريك ، وامتناع عكسه ،

والأربع الدائمة بحسب الذات والرصف ، لاتنعكس في السلب الجزئي أيضا ، لكن التي بحسب الوصف منها اذا كانت لا دائمة انعكسست باعتبار الايجاب اللازم للادوام ، فانه اذا قلنا : ليس بعض جب مادام جرلادائما، اقتضى ذلك أن يكون لشيء واحد وصفان متنافيان. يوجد كل واحد منهما لذلك الشيء في وقت غير الوقت الذي وجد له الآخر فيه فكما تسلب عن ذلك الشيء أحدهما بن في كل وقت بين كل وقت وجود الاخر ، كذلك الاخر يسلب عنه لادائما ، بل في كل وقت وجود الاخر ، كذلك الاخر يسلب عنه لادائما ، بل في كل وقت

والمتصلة بتمكسس موجباتها الكلية والجزئية جزئية موافقة للاصل . في اللزوم والاتفاق . وتنعكس سوائبها الكلية كنفسها مطلقا ، ولا عكس لسالبتها الجزئية ، وبيان ذلك سهل مما سسبق ،

ولاينصور النكس في المنفصلة ، أذ لاترنيب لجزأتها في الطبع ، بسبل في الوضع فقط / فيكون عكسا في العبارة دون المنى

وللتضايا لوازم أخرى تسمى عكس النتيض ، وعكس التضية بهسبدا المعنى هي القضية التي أقيم فيها مقابل كل واحد من جزئي الاصل ، بالإيجاب والسلب ، مقام الاخر ، مع بقاء الكيفية والصدق ، أو ملازمة هذه المخالفة لها في الكيفية

وحكم الموجبات في العكس المستوى حكم السوالب ههنا ، وحكم السوالب هناك حكم الموالب هناك حكم الموجبات هناك ، في الكنية والجهة ، والبيان هو باسستارام نقيض المدعى للمحال ، اما لانعكاسه بأحد المكسين الى مالا يصدق مسم الاصل ، أو لانتاجه مع الاصل المحال ، أو بالافتراض

فاللوجبات الكلية العملية ان كانت ضروريسة أو دائمسة أو عرفيه أو مشروطة بسسيطنين ومركبتين ، العكست كنفسها في الكم والجهة ، لكن في المركبتين يكون قيد اللا دوام في بعض أفراد الموضوع .

وان كانت ماعدا مذا منا ذكر من الوجهات فلا عكس نقيض لها ، ولا للموجبات الجزئية الا في المشروطة والعرقية اللادائمين، فانه اذا صدق بالضرورة أو دائما بعض جب مادام جلادائما بغرض الموضوع ، وهو جد في «ده ليس باب بالثمل للادوام ثبوت الباء له ، وليس جادام ليس ب ، والا لكان جاين ، دو ليس بالثمل بالدوام ثبوت الباء له ، وليس جادام ليس بالكان جاين ، وليس بالنما ، وليس بالنما ، وليس بالنما ، وليس بالنما ،

والسوالب الكلية والجزئية منها تنعكس جزئية ، على قياس ماعرفت في العكس المستوى - واعتبر أمثلة الموجبات والسوالب الحملية وبياناتها من نفسك ، وكبذا الشرطيات وبين الشرطيات إيضا تلازم و فلتصلة تستلزم متصلة توافقها في المقدم والكمالا ، وتخالفها في الكيف ، وتناقضها في التالي ،وتستلزم منفصلة بانبة الجمع من عين مقدمها ونقيض تاليها ، اذ الشبيسي، ونقيض لازمسمه لايجتمعان .

ومانمة الخلو من نقيض معدمها وعين تاليها، اذ الامر لايخلو اما الا يصدق المعدم ، أو أن يصدق التالى . وكل واحدة من هاتين المنفصلتين تستلزم تلك المتصلة وتستلزمها أيضا حقيقية من أحد جزأيها ونقيض الاخر كيف كان من غير عكس ، وكل واحد من المنفصلة المانعة الجمع (١٢) والمانعة الخلويسسستلزم الأخر من مؤلفة من نقيض جزأيها ، وأنت تتحقق ذلك كله باعتباراتك (١٣) مسن الامنفة ،

وقد طعن في تلازم المتصلتين بأن الأا المقدم المعتنع جاز أن يستستنزم النعيضين . فلا يلزم السالبة الموجبة ، وبأن المقدم كيف كان ممتنع وغيسر ممتنع جاز ألا يستلزم الشيء ولا نقيضه ، وجوابه أن المستلزم للتقيضين معا لايكون غير مستلزم لأحدمها ، فيصدق السالبة مأخوذا في تأليها عدم اللزوم ، وكلها لايستلزم شيئا فهو مستلزم لتقيضسه بالفرورة ، والا كنب النقيضان ، بل جاز ألا يعلم ذلك الاستلزام لشيء منهما .

ولوازم القضايا كنيرة لاتدخل تحت الحصر · وهذا القدر منها لايحتاج بحسب عرض هذا الكتاب الى أكثر منه ·

<sup>(</sup>١) أ وفي الكم والمقدم،

<sup>(</sup>٢) أ وللجميع ٠٠٠ للخلوء ٠

<sup>(</sup>٣) ا ، باعتبارك، ٠

<sup>(</sup>۱)۱ ولان، ۰

<sup>(</sup>د) أ ، استلزامه ،



### الغصل الخامس

ق

### القسياس السسيط

وللقضايا لوازم عند انضبام بعضها الى بعض والعبد منها هو القياس والبسيط منه هو قول مؤلف من قضيتين تستلزم لذاتها(۱) ، أي لا لخصوصية المادة ، ولا لقضية ثالثة ، غير عكس احدمها المستوى ، قولا مقايرا لهما لسه نسبة مخصوصة ، الى أجزاء ذلك القول ، جعل أجزاؤه بالنسبة اليه همسة الاجزاء .

واحترز بهذا الكلام الاخيــر عن مثل انتاج لاشي، من جب وبعض ب أ لبعض أ ليس ج في الشكل الاول مع الحكم بعقبه ، اذ المطلوب فيه نسبة أ الى ج حتى لوكان المطلوب نسبة ج الى أ كان منتجا من الشكل الرابع ، مع اتحاد المقدمتين في الصورتين، فلايسمى قياسا الاما استلزم قولا يوضع أولا، ثم يقاس بــه أجزاء القياس •

ومثال مايستلزم لا لذاته قولنا : كلما ليس ب همو ليس ج وكل ب أ الستلزم لكل ج أ بواسطة عكس نقيض القضية الاولى ، ومثل أ مساو ل دب، و دب، مساو لدج، المستلزم بواسطته أن المسماوي للمساوي مساو ، وأن أ مساو لا دح،

# وينقسم القياس المذكور الى: `

استثنائي أن ذكرت النتيجة ، أو تقيضها فيه بالغمل • وأن كانت خارجة الخبرية •

١١١ لعلها: ويستلزمان لذاتهماء.

والى اقتراني أن لم يكن كذلك ، وهو على سنتة أتسام:

من حمليتين ، متصلتين ، وحملية ومتصلة ، وحملية منفصلة ، ومتصلة ، منفصلة ،

فأما الذي من حمليتين فبقدمتاه تشتركان في حد يسمى أوسط ، لتوسطه بين طرفي المطلوب ، اللذين يسمى الموضوع فيهما الاصغر ، والمقدمة التي هو منها الكبرى .

وتسمى نسبة الاوسط الى طرفي المطلوب بالمحمولية والموضوعية/ شكلا ، واقتران الصغرى بالكبرى و ضربا ٠

فان كان الاوسط محبولا في الصغرى ، موضوعا في الكبرى ، فهو الشكل الاول ، وهو قريب من الطبع ، وان كان محبولا فيهما فهو التاني ، وان كسان موضوعا فيهما فهو الثالث ، وان كان موضوعا في الصغرى محبولا في الكبرى فهو الرابع ، وهو أبعدها عن الطبع .

والقرائن في كل شكل بحسب تركبه مسن المحصورات الاربع فقط ، اذ غيرها يقاس عليها ستة عشر ، لكن المنتج منها في الاول بحسب بساطة المقدمات أربعة ، وتزيد بحسب تركها أربعة أخرى ، وفي الثاني كسفلك ، وفي الثالث بحسب البساطة سنة ، وبحسب التركيب سنة أخرى ، وفي الرابع خمسسة للبساطة ، وسبعة للتركيب ،

أما ضروب الشكل الاول: فالاول من موجبتين كليتين ككل جب وكسل بأ المنتج لكل جأ والثاني من كليتين كبراهما سسالبة ككل جب ولاشي، من أب المنتج للاشيء من جأ ٠

والثالث من موجبة جزئية صغرى وموجبة كلية كبرى ، كبعض ج ب وكل ب ا المنتج لبعض ج ا ·

والرابع من موجبة جزئية صغرى وسيسالبة كلية كبرى ، كبعض ج ب ولاتمين، من ب أ المنتنج للبس كل ج أ · والاربعة الزائدة بحسب التركيب هي التي كبرياتها ونتائجها هذه بعينها . لكن صغرياتها سوالب (مركبة)!!! تنتج بقوة الايجاب .

وانه (۲) لما ثبت أن الأكبر ثابت لكل ماثبت له الاوسط ، أو مسلوب (۳) عنه ، دخل الاصغر بثبوت الوسط (۱) له بحسب البسساطة أو التركيب تحت ذلك الحكم ، فحكم عليه بالأكبر ، والصغرى التي ماعدا المكنتين مع الكبرى التي لا يغير فيها الحكم ، بحسب وصف الموضوع جهته المتجه فيها كجهته الكبرى ، اذ الاصغر منها بعض جزئيات الاوسط ، فحكمه حكم تلك الجزئيات ، وكذلك في الصغرى المكنة مم الكبرى ، الضرورية والدائمة والمكنة ،

قان الصفرى ان كانت بالفعل فظاهر ، وان كانت بالقوة قممكن أن يحكم بالأكبر على الاصغر ، كالكبرى ·

وما أمكن أن يكون ضروريا فهدو ضروري في نفس الامدر ، أذ ماليس بضروريا في نفس الامر فيمتنع أن يكون ضروريا ، فما لايمتنع أن يكون ضروريا فهد ضروري في نفس الامر (كما ذكرنا) (٥) بطريق عكس النقيض ، وكذا ما أمكن أن يكون ممكنا والدائمة الكبرى لايحكم بها الا مع الضرورة ، فحكمها حكم الضرورية ، فأن قطعنا النظر عن ذلك فالنتيجة دائمة ، ومع باقي الكبريات التي صدق علمها الاطلاق ٠

فالنتيجة مكنة : إما عامة أن كانت الكبرى محتملة للضرورة أو خاصة أن لم تحتملها ، لأن المكنة أن كانت فعلية ، فالنتيجة مطلقة ، وأن كانسسست بالقوة ( فقد )<sup>(1)</sup> أمكن كون النتيجة مطلقة • ولا معنى لكون القضية ممكنة الا أمكن الحكم الفعلى •

١١) سقطت من ك ٠

۱۲۰ وفانه،

<sup>(</sup>۳) أ دمسلوباء ·

المار أ «الاوسط» •

<sup>(</sup>٥) سقطت من ١٠

<sup>(</sup>٦)سقطت من ١٠

ولو أخذ الموضوع بحسب الخارج بحيث يخرج عنه المتنع والممكن الذي لايقم ، لكانت القرائل التي صفراها ممكنة عقيمة في هذا الشكل •

قانه يصدق بالإمكان كل فرس فيمكن أن يكون في المسجد في هذا الوقت وكلما هو في هذا الوقت في المسجد فهو بالضرورة انسان بحسب الخارج ، ولا يصدق كل فرس انسان ، ومافي المسجد لايقتضي أن يكون انسانا الا بخارج المههوم ، حيث اتحصر مافي المسجد بمقتضى الحال في الانسان ، وانما لسم تنتج ، لانا حكمنا في الكبرى بأن الاكبر محكوم به على ماهو الاوسط بالقمل ، والاصغر جاز أن يكون هو الاوسط بالقوة ، لا بالفعل ، فلالاا يتعدى الحكسم الحسب ،

واذا فرض وقوع هذا المكن بالفعل جاز ألا يصدق الكبرى حينئيسة لازدياد أفرادها • واذا أخفت الكلية بحسب الحمل والربط ، لا بحسب الوجود الخارجي فقط ، لم تزدد أفرادها بوقوع المكن فانتج •

والسغرى الضرورية والدائمة ، مع الكبرى المشروطة والعرفية ، تنتيج ان كانت الضرورة في المقدمتين ضرورية ، والا فدائمة ، ولاتصدق الكبرى فيهبا ، مع فرض صدق الصغرى ، الا دائمتين ، اذ لو قيد! باللادوام لنافيا الصغرى ، ولكانت نتيجتهبا الحكم بالاكبر على الاصغر دائما ولا دائما ، وهسمة الايصدق البتة ، وان كان مستنبجا ،

والعرفية المشروطة بسيطني ومركبتين ، والاختلاط فيهما ينتبج كالمقدمتين ان لم تختلفا ، وكأعميهما ان اختلفا ، والمقدمتان الحينيتان ان لسم يعتبر فيهما الدوام بحسب الوصف ، أو اعتبر في الصغرى فقط تنتجان مطلقة ، وان اعتبر في الكبرى فقط فعرفية ، فان اختصت الوصفية كيف كانت باحدى المقدمتين سقط اعتبارها ،

وأما ضروب الشكل الثاني: فالاول كل جاب و شيء من أاب فلالالا شماع،

<sup>(1) 1</sup> ee (1)

<sup>(</sup>۱۱۲ هولایه ۱

من ج 1 • والثانى لاثني، من ج ب وكل 1 ب فلا شي، من ج 1 والثالث بعض ج ب ولاشي، من 1 ب فلا كل ج 1 • والرابع ليس كل ج ب ، وكل 1 ب فلا كل ج 1 • والاربعة الزائدة بحسب التركيب هي هذه ، مبدلا فيها الموجبة بالسالبة مركبة ، والناتج كالنتائج / . ولكن باعتبار جهة الإيجاب في المبدلة دون السلب ( وبالمكس )(١) والبيان بالرد الى الاول •

واما بعكس الكبرى أو بعكس الصغرى وجعلها كبرى ، ثم عكس تتيجتهما أو بتعين البعض الذي ليس بأوسط فرضا وتسميته باسم، وليكن مثلا د فيكون لاشيء من د ب وكل أب فلاشيء من د أ وكان بعض ج د ينتجان لا كل ج أ وهو المطلوب

أو بالخلف بأن يقال أن لم يكن المدعى حقا ، فالحق نقيضه ، وإذا أضيف ذلك النقيض إلى الكبرى أنتج نقيض الصغرى ، فيكون باطلا . وعليه وضحح نقيض المدعى عق وفي القمليات متى لم يصدق الدوام على الصغرى ، أو العرفي على الكبرى لم يكن منتجا ، إلا أن يتحد وقت الحكم في المقدمتسين ، فينتج دائمة ، لحصول المنافاة ، التي باعتبارها كان هذا الشكل منتجا ، فانا نعلم قطعا أنه دائما لا شيء مما صدق (٢) عليه الاوسط في وقت بعينه ، ما لسم يصدق عليه في ذلك الوقت ، وكلما صدقت الضرورة على أحد مقدمتيه فالنتيجة ضرورية ، كلما صدق الدوام على احدمها ، فالنتيجة دائمة ، وإلا فكالصفسرى

والممكنات الصرفة في المقدمتين لاتنتج ، واذا قترنت الممكنة بغير الضرورية أو المسروطتين : البسيطة والمركبة ، فان ارتد الى الاول باحد الطرق انتج ماينتج ماينتج مناك ، والا فانتاجه مشكوك عندي الى الأن ، اذا لم تعتبر الضرورة اللازميين فقط ممكنية للدوام ، وينتج مع الضرورية ، ومع المشروطتين اذا كانتا كبريين فقط ممكنية

į.

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) ا دیصدق، ۰

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك ٠

عامة ، وباقى الكلام (في) ١٠ سنتلطاته آلاً ينيق بهذا المختصر ٠

واما ضروب الشكل النالت: فالاول كل ب ج وكل ب أ فبعض ج أ . والنالت بعض ب ج وكل و النائي كل ب ج ولاشي، من ب أ فليس بعض ج أ . والثالث بعض ب ج وكل ب ب أ فبعض ج أ ، والرابع كن ب ج وبعض ب أ فبعض ج أ ، والخامس كل ب ج وليس بعض ب أ فبعض ج ليس أ . والسادس بعض ب ج ولاشيء مسن ب أ فليس بعض ج أ .

والستة التي تزيد باعتبار الجهة المركبة مابدلت فيها موجبات هسهده بسوالب مركبة ، ونتائجها كهذه النتائج ، اذا اعتبرت جهة الايجاب في المبدلة لا السلب

وبيان النتائيهمو بالرد الى الاول أما فيما كبراه كلية، فبعكس الصغوى، وأما فيما هي جزئية متعكسة فبجعل كل من المقدمتين مكان الاخر ، ثم عكسس نتيجتهما ، فان كانت جزئية غير منعكسة فيسمى البعض من الاوسسط الذي ليس باكبر مثلا باسم مو ١٠٠ فيكون كل د ب و ب ج فكل د ج وكان لاشيء من د أ فليس بعض ج أ وهو مطلوبنا والجميع يتبين بالخلف بضم نقيض النتيجة الى الصغرى فينتج مالا يصدق مع الكبرى ، وهو محال لزم من نقيض المدعى . فيكون كاذبا ، فيصدق المدعى وجهة النتيجة كبرى في الاول ان كانت الكبرى غير المشروطتين ، والعرفيتين ، والا فكمكس الصغرى محذوفا عنه اللا الكبرى عمر ساطة الكبرى . ومضموما اليه اللادوام ، مم تركبها

وأما ضروب الشكل الرابع: كل ب ج وكل أ ب فبعض ج أ • والتاني كل ب ج وبعض أ ب فبعض ج أ • والتالث لاشي، من ب ج • وكل أ ب فلا شي، من ج أ • والرابع كل ج أ والشيء من أ ب فليس كل ج أ • والخامس بعض ب ج ولاشي، من أ ب فليس كل ج أ • والسبعة المضافة اليها بحسب التركيب ، هي من موجبين صغراهما فقط جزئية . وموجبة كلية صغرى مع سالية جزئيسسة

<sup>(</sup>١) سقطت من ك

كبرى وسالبتين كبراهما فقط جزئية ، وسالبتين على خلاف هسندًا الترتيب ، ولا يخفى عليك نتاجها مما مر ·

والبيان اما بالقلب ليرتد الى الاول ، ثم عكس النتيجة أو بعض احسدى المقدمتين ، ليرتد الى الثاني والتالث ، أو بالافتراض أو الخلف على قيسساس ماتقدم ، وجهة النتيجة هي أخص ماينتج على أحد هذه الوجوه ، ومالم يمكن تتبيته بأحدها فهو اما عقيم أو غير معلوم الانتاج ،

وماحكم بعقبه من الضروب ، وهو ما نخلف من القرائن الست عشرة من كل شكل ، فأنت يتبين لك عقبه اذا استعبلت صورته في المواد مستقرئا لها ، فلابد وأن يظهر لك في بعضها صدق الطرفين ، ايجابا في مادة ، وسلبا في أخرى، فلا يطرد لا الايجاب ولا السلب ، وهذا يسمى بالتخلف في المواد ، كقولنا : لاشمى من الانسان بحجر بالضرورة ، وكل حجر جسم كذلك ، والحق كل انسان جسم ، فإن قلت : وكل حجر جمادي ، كان الحق لاشي، من الانسلان بحجاد ،

وعليه يقاس غيره من العقيم · وكذا الحال في الجهات التي حكم بعضها وان استعملت في ضرب منتج في الجملة ، كالمطلقتين في قرائن الثاني · ومسالم يذكر بيان انتاجه من الجهات فهو يعرف بالكمية اذا وقع التأمل له ·

وأما القياس المركب من متصلتين ، فالاوسط فيه اما تمام مقدم ، أو تال في المقدمتين أو بعضه فيهما ، أو تمامه في واحدة ، وبعضه في أخرى

فالاول يتألف على هيئة الاشكال الحملية وينتج منها الضروب التسمعة عشر المنتجة بحسب بساطة الجهات في اللزوميات الصرفية(٢) لزومياة ، وفي

۱۱۰ ا داحکامه ۰

الا والضرورية، ٠

الاتفاقيات المسرفة اتفاقية". وان الكان غير مقيد . أذ النتيجة معلومة قبله والبيان كما في الحمليات ، ولاينتج المخلوطة من لزومية وانفاقية مع كون صغرى الشكل الاول لزومية ، وهو من موجبتين أو اتفاقية ، وهو من موجبسة وسسسالية ،

ولا اذا كانت سالبة التاني لزومية ، وكبرى التالت سالبة ، ولا اذا كانت كبرى الرابع لزومية في ضربيه الاولين واتفاقية في ثالثة ولا رابعة وخاسسست كيف كانا ، وباقي الاقسام تنتج اتفاقية ، ومثاله من الشكل الاول : كلمسا كان أب في مجه د وكلما كان جد في مراء ينتج كلما كان أب في محره ، أما في اللزوميتين والاتفاقيتين فظاهر ، وأما في المختلط من لزومية واتفاقية والكبرى لزومية ، فلان كلما يسستصحب الملزوم يسسستصحب اللازم ، ومثاله من أول الشكل الثاني : كلما كان أب في حدد وليس أ البتة اذا كان مر في حدد ينتج فليس المتة اذا كان مر في حدد ينتج

ويستعمل الافتراض في رابعة ، بأن يعين الحال الذي يكون فيه أ ب وليس جد وليكن هو عندما يكون جط فيصدق ليس البتة اذا كان جط فه جده وقد يكون اذا كان أ ب فهج طه ، يؤلف منهما قياسان كما مر • وعلى هذا فقسس حال باقي الضروب

لكن يجب أن تعلم أن مقدم اللزومية أذا كان مبتنعا فالنتيجة لايلزم أن نشترط في الاحوال والتقادير التي تقارن مقدمتها أن لم يكن اجتماعها معسه ، ولا أن تكون ممكنة في نفسها و وهذا كما نقول : كلما كان الاثنان فردا فالاثنان عدد ، وكلما كان الاثنان فردا فهو زوج ، وعتج كلما كان الاثنان فردا فهو زوج ، وهذا فلا يصدق الا على تقدير أن يكون فردا وزوجا معا . وكذا أذا قلنا : كلما كان هذا أبيض وأسود فهو أسود ، وكلما كان أبيض وأسدود فهو أسدود ، المنتج من الثالث قد يكون : أذا كان هذا أبيض فهو أسود ، وأنها يصدق على ألا يكون المباض مضادا للسواد ، وأذا لم يكن المقدم ممننعا كانت النتيجسة ألا يكون المباض مضادا للسواد ، وأذا لم يكن المقدم ممننعا كانت النتيجسة

<sup>(</sup>۱) أ ،فان،

صادفة في نفس الامر ، وعلى التفادير التي يمكن اجتماعها مع المقدم •

واذا كان الاوسط غير نام في المقدمتين فهيو منل قولنها : ان كان أب ف مج ده وكلما كان هر فكل د ط المنتج ان كان أب فكلما كان هر و مجه ط واذا كان تاما في احداهما غير تام في الاخر فمثاله : ان كان أب ف مج ده وكلما كان هر فان كان ج د ف مج طه يتنج ان كان هر فكلما كان أب ف مح طه وكل هفه بعيدة عن الطبع ، وأقسامها كثيرة جدا ، لايليق بهذا الكتاب استقصاء الكلام فيها

وأما المركب من منفصلتين فهو مثل قولنا دائما اما أ ب أو كل ج د واما كل د ط أو ه ر معتبر فيهما منع الخلو ، ينتج دائما اما أ ب أو كل ج ط أو ه ر مانعة الخلو ، فإن كانت احدى المقدمتين جزئية فالنتيجة جزئية ،

والبيان أن الصادق من الاولى مسع الثانية ان كنان الجزء غير المسترك حسل المطلوب ، وان كان المسترك فاي جزء صدق معه من الثانية حصل أيضا .

وأما المركبة من حملية ومنضلة . فمناله كلما كان ه ر فكل ج ب وكل ب أ يتتج دائما أما ليس م ر أو كل ج أ مانعة الخلر بمثل ذلك البيان ، وينتج أيضا : كلما كان ه ر فكل ج أ لكن اذا كان مقدم المقدمة المتصلة ممتنما أوغير ممتنع . فالنتيجة على قياس النتيجة من متصلتين اذا كانا فيهما مامقدمته كذلك ،

وأما المركب من حملية ومنفصلة ، فمثل قولنا كل ج ب ودائما أما كل ب أ أو هار معتبرا فيهما منع الخلو ، ينتج دائما أما كل ج أً أو هار مائمة الخلو •

واما المركب من متصلة ومنفصلة فقولنا : كلما كان أب ف مجدده ودائما اما جداو هر مانعة الجمع فدائما أما أب أو هر كذلك ، لأن مماند لازم الشيء معاند للازومة في الجمع - ويقاس باقي أقسام الشرطيات ومايتالف منها ومسن الحمليات على هذه الامثلة -

وتعتبر من نفسك العقيم والمنتج وبيانات الانتاج ان تعسر ذلك عليك . فاقتصر على مانحقق انتاجه ونتيجته وعلى عما عداه مما لايكاد ينحصر . ولا هو قريب الى طبعك . اذ لاضرورة داعية اليه . هذا ما رأيت أن أذكره في حال القياس الاقتراني · وأما الاستثنائي فهــو قريب الى الطبع، ويتألف أما من متصلة مع الاستثناء، أو من منفصلة معه ·

أما الاول فالموجبة الكلية المنزومية اذا استثنى عين مقدمها أنتج عن تاليها، أو نقيض تاليها ، أنتج نقيض مقدمها ، لانه متى وضع الملزوم وضمسع الملازم ، ومتى رفع الملزوم رفع الملزوم . تحقيقا لمنزوم ، مثل : أن كانت الشمس طالمة فالكواكب خفية ، أو لكن الكواكب ليست بخفية فالشمس ليست بطالعة .

ولا ينتج تقيض المقدم ولاعين التالى شيئا ، لاحتمال أن يكون التالى أعسم من المقدم ، ولا يؤنبه ، ولا وضعه ، ولامن الاعم وضع الاخص ولارفعه ،

والسالبة الكلية منها فلا تنتج الا بواسطة ردها الى موجبة والجزئيسة الموجبة في منها فلا تنتج الا بواسطة ردها الى موجبة والجزئيسة الموجبة في انتاجها أن يكون الاستثناء الوضعي والرفعي دائما وعلى كل الاحوال والتقادير . لاحتمال أن يكون حال الاستثناء غير حال اللزوم ، فلا يلزم منه شمى، ، والجزئية السالبة فتنج بهذا الشرط اذا ردت اليها ، والاتفاقيسة لاتفيد باستثناء الدين علما . ولايصدق رفع تاليها

وأما التاني وهو الذي من منفصلة مع استثناء فالموجبة الكلية الحقيقية تنتج باستثناء عين مايتفق منها نقيض ماسواء ، وباستثناء نقيض مايتفق منها عين مايتى واحدا كان أو كثيرا ، بثل : هذا المدداما ناقص أو تام أو زائد ،لكنه تام فليس بناقص ولا زائد أو ليس بتام ، فهو اما زائد أو ناقص و ولو كسان الاستثناء الاكثر من جزء بقى نفيض الآخر أو عينه .

وأما الموجبة الكلية المائعة الخلو بالمنى الاعم من الحقيقة، فينتج باستثناء نقيض بعض الاجزاء لعين مابقى ، ولاينتج باستثناء عين بعضها شيئا ، مثل : أما أن يكون هذا في الماء أو لا يفرق ، لكنه ليس في الماء فهو لا يفرق ، أو لكنه غرق فهو في الماء ، لانه اذا تحقق أن لابد من صدق أحد الجزاين ، فأذا علمسسم انتفاء أحدمما تحقق صدق الأخر ، والا لكانا قد اجتمعا على الكنب ، ولو أخذت بالمعنى المنافي للحقيقة لتحقيق من استثناء عين احدهما ثبوت عين الآخر ، وأن

كان غير مفيد لكونه معلوما قبل تاليف القياس ٠

وأما الموجبة الكلية المائمة الجمع بالمعنى المتناول للحقيقة وغيرها ، فلا يتنج فيها الا استثناء العين لنقيض الباقي فقط ، مثل قولك : اما أن يكون هذا حيوانا أو شجرا ، لكنه حيوان فليس بشجر ، أو لكنه شجر فليس بحيوان ، لأنه اذا حكم بعدم اجتماع قضيتين وعلم صدق واحدة منهما تعين كذب الآخرى، صدقا معا ، واذا أخذت مباينة الحقيقية صدق النقيض من استثناء النقيض ، ولم يكن مقيدا لمامر .

ولو كانت هذه المنفصلات التلاث موجبة جزئية أو سالبة كيف كانت ، فلا تنتج الا بشرائط لاحاجة الى ذكرها •

واستثناء الوضع والرفع ١٠ يجرى الحد الاوسط من الاقترانيات ، لتكرره تارة حال كونه جزءًا من الشرطية . وتارة كون حالة مستثنى •

١١٠ أمَّ الرقع والوضع ، •



•

### القصيل السادسي

#### فسسسى

# توابع الاقيسية ولواحقهميا

قد تؤلف مقدمات ، ينتج بعضها نتيجة يلزم من تأليفها مع مقدمة اخسرى نتيجة اخرى ، وهكذا الى ان تنتهي الى المطلوب ، وتسمى قياسا مركبا . وهو اما موصول النتائج او مفصولها .

آما الاول فمثل قولنا : كل أ ب وكل ب ج فكل أ ج وكل ج د فكل أ د وكل د م فكل أ م ·

واما الثاني وهو الذي فعيالت عنه النتائج فلم تذكر ، فعثل قولنا : كسيل أب وكل ب ج وكل ج د وكل د م فكل أ م

ومن الاقيسة المركبة قياس الخلف . وهو اثبات المطلوب بابطال لازم نقيضه المستلزم لابطال نقيضه المستلزم لاثباته وتركيبه على اربعة وجوه :

احدها من قياسين : اقترائي واستثنائي ، الاقترائي منهما من متصلة وحملية أن كان المطلوب حمليا أو من شرطين من جزء تام من أحدى المقدمتين ، وغير تام من الاحرى أن كان المطلوب شرطيا

ومثاله فيما يكون المطلوب حمليما ، وليكن ليسمى كل ج ب قولنا ان لم يكن ليس كل ج ب صادقا فكل ج ب صادق ، وهذه هي المتصلة ، ثم نفسمم اليها حملية هي : وكل ب أ على انها بينة ولا شك فيها او غير بينة ، لكنها تتبت بقياس آخر ، فينتج ان لم يكن قولنا ليس كل ج ب صادقا فكل ج أ ثم نفول : لكن ليس كل ج أ على انه بين البطلان او بين بطلانه ، فينتج نقيضمى المقدم ، وهو ليس لم يكن قولنا ليس كل ج ب صادقا ، فليس كل ج ب صادق ، وهو المطلوب

وثانيهــــا اما كل جب أو كل ب آ مانعـة الجمـع ، اذ لـو جـاز اجتماعهما على ألحد الكـن ليسـس كل ج أ على انها على ألحدة ، كل ب أعلى انها صادقا ، على انها كاذبة ، تملا يجتمعان على الصدق ، لكن كل ب أعلى انها صادقا ، فليس كل ج ب

وثالثها: اما ليس كل جب إو كل جا مائعة الخلو ، لكن ليس كل جا على انها كاذبة ، فيصدق ليس كل جب ويتبين منع الخلو بان كل با صادق على انها كاذبة ، فيصدق ليس كل جب او ليس كل جب فان كسان عنى ما فرض ، فاما أن يصدق معه كل جب أو ليس كل جب وأن كان الثاني امتناح الاول انتج مع المقدمة الصادقة كل جا فامتنع الخلو ، وإن كان الثاني امتناح الخلو إيضا ،

ورابعیا \_ ان کان کل ج ب فکل ج أ لصدق کل ب أ على انها قضيمية - سلمة ، ثم يقال : لكن ليس كل ج أ فينتج ليس كل ج ب

والفرق بين الخلف والمستقيم ، ان المستقيم يتوجه اولا الى اثبات المطلوب ويتألف دما يناسبه ، وتكون مقدماته مسلمة او ما في حكمها ، ولا يكسسون المطلوب موضوعا فيه إولا .

والخلف يتوجه الى ابطال نقيض المطلوب ، ويشتمل على ذلك النقيض ، ولا يشدرط فيه تسليم المقدمات ، وما في حكمه ، ويوضسم فيه المطلوب اولا ومنه ينتثل الى نقيضه ، وريماً لا يهل عنى تقدمون المطلوب ، بل على ما هو أعم منه أو اخمى ، أو « مساوي » له أذا رضم شيء من ذلك وظن أنه المطلسوب ، ولا يتأتى في ذلك صدق المطلوب وأن كأن لايشجه .

واذا اخذ نفيض النتيجة المحالة في الخلف كليس كل ج أ ، و قرن مسع المقدمة الصادقة ككل ب أ انتج مطلوبنا على الاستقامة ، كليس كل ج ب •

ومن المركبات المتسبولة النياسرال)، وهو الذي مستفراه منفسلة يشارك اجزاء الانفصال منهما في الموضوع، ويضم اليها حمليات فوق واحدة، مثل قولنا : دانما اما كن أب او كل أج وكل ب د وكل ج ه ينتج دائما امسا

١١١٠ " المقسنم ،

أ د او كل أ ه ، لان الصغرى مع الحبلية الاولى تنتج دائما اما كل أ د او كل أ ج وهذه النتيجة مع الحبلية الثانية ، تنتج دائما اما كل أ د او كل أ م سوتكثير القباس عبارة عن مقدمات تنتج كن مقيمتين منها نفسس المطلوب ، كقولنا كل أ ب وكل ب ج وكل أ د وكل د ج ، وكل أ م وكل م ج والمطلسوب كل أ ج ،

وقیاس الضمیر هو قیاس حذفت کبراه ، اما لوضسوحها کقولنا : هذان خطان خرجا من المرکز الى المحیط فهما متسساویان ، او لاخفاء کذبهسا ، کقولنا : فلان یطوف باللیل فهو سارق ، وتقدیر الاول : وکل خطین همسساهکذا فهما متساویان ، وتقدیر الثانی : وکل من یطوف باللیل فهو سارق ،

وعكس القياس : هو أن يؤخذ نقيض النتيجة ، ويضم الى أحدى المقدمتين ، لينتج مقابل الاخرى ، مثل : كل جب وكل ب أ فكل ج أ فيقال : ليس بعض ب أ ، لان كل جب وليس كل ج أ • ويقام عليه حجة ما ، فليس بعضس ب أ وسمى ذلك غصما لنصب التعليل •

وقیاس الدور: هو آن یجعل نتیجة القیاس وعکس احدی المقدمتین منتجا للاخری، وذلك آنها یكون عند تعاکس الحدود، كقولنا: كل آنسان ضاحك، وكل ضاحك متفكر فكل آنسان متفكر، وكسبل متفكر ضاحك. فكل آنسان ضاحك.

واستفزاز النتائج : هو ان يستنتج من القياسي المنتج بالذات نتائج اخرى بالعرض · لازمة لنتيجته الذاتية ، ومي كذب نقيضها وعكسها وعكس نقيضها وجزئيات تحتها او معها ، وسائر لوازم الحمليات والمتصلات والمنفصلات ·

وقد یستنتج من مقدمتین کاذبتین او کاذبهٔ وصادقهٔ صادق ، کقولنا : کسل انسان حجر . وکل حجر حیوان . او کل انسان جسم وکل جسم حیسوان ، المنتج : کل انسان حیوان .

واذا كانت الكبرى في الضربين الاولين من الشكل الاول كاذبة بالكـــل ، بمعنى آنياً لا تصدق جزئية أيضا ، لم يستنتج الصادق الا من كاذبتين ، وأما

من صادقة هي الصغرى وكاذبة هي الكبرى فلا . لان الكبرى يصدق ضعده ، وهو ينتجمع الصغرى الصادقة ضد تلك النتيجة ، فلو صدقت لصدق الضدان ، ومو محال ، ومنال كن جاب على انه صادق ، وكل با على انه كاذب بالكل ، فلو كان كل جأ صادقا لصدق معه لاشي، من جا لكون الكبرى الكاذبة يلزمها صدق لاشي، من با ،

ويكتسب القياس من الحمليات الاقترائية بتحليل حدى المطلوب الى ذاتياتها وعرضياتها ومعروضاتها اللازمة والمفارقة . ثم محاولة وسط تقتضى تاليفسسا بينهما منتجا له ايجابا او سلبا ، والطريق الى ذلك ان يطلب ما يحمل على كل واحد من الحدين وما يحملان عليه من الذاتيات باسرها والعرضيسات ، وذاتيات العرضيات وعرضياتها . وعرضيات الذاتيات . والاوساط متناهيسة لابد . فإن وجنت في محمولات موضوع المطلوب ما يصلح موضوعا لمحموله ، صح قياسك من الشل الاول . او وجدت ما يصلح محمول الطرفين ، صسح من الناني ، او موضوعها صح من الثالث ، او وجدت في موضوعات موضسسوع المطلوب ما يصلح محمولا على محموله . صح من الرابع ، سواء كان الحمسل او الوضح في موجبه او سالبة على حسب مطلوبانك ،

والشخصي لا يحمل ولا يطلب في العلوم ، وعلى هذا فقس الحال اذا كسان المطلوب متصلا او منفصلا ، وعلى ان يجعل المقدم الطبعي ، وهو في المتصللة ، الوضعي ، وهو في المنفصلة في حكم الموضوع ، والتالي الطبعي في المتصللة ، والوضعي الله المنفصلة ، في حكم المحمول ، واللزوم والعناد وما يشبههمسا في حكم الحمل السنبي ، ولا يخفى عليك اكتساب الفياس اذا كان استثنائها ،

وتحليل القياسات المركبة ، عو بتخليص الحدود والمفدمات عن الزوائســـد ، والنظر في اشتراك بعض القدمات ، مع بعض ، مع المطلوب ، ليطلع علمى تأليف كل قياس منها ،

۱ ك د او الوصفى . ٠

ر وانه: احتج اليه . لانه ليس كل ننيجة في العلوم . تورد حجتها على نظسم مستقيم . أي على هيئة احد الاشكال الاقترانية والاستثنائية ، بل قد تحــرف بزيادة وحذف ونفير .

وان لم يناسب الطلوب اصلا فنيس بقياس ، وكثيرا ما تقع المناسبة بالمعنى دون اللفظ ، ويبدل اللفظ المركب بالمفرد ، وعلى الخلاف ، ويستعمل المستوك وكن هذه تعنع من التنبيه للمناسبة ،

فيجب أن يجرد النظر إلى المعنى . من غير التفات إلى الالفاظ . ويحتسدرز · محترك من اشتباه كل واحدة من المعدوله . والسالبة بالاخرى . والا لتم يتم التحليل · والكلام فيما ينهم الاقيسية طويل . ولكنه غير لائق بغرض هذا المختصر ·



# الفصل السابع

#### فسسسى

# الصنائع الخمسس التي هي: البرهان والجدل

#### والغطابية والشبيعر والمفالطية

اما البرهان فهو قياس مؤلف من مقدمات يقينية ، لانتاج نتيجة كذلــــك ، واليقين حكم على الحكم التصديعي بالصدق! (على وجه لايمكن أن يزول -

وهذه اليعينيات أن كانت مكنسبة فلا بد وأن تنتهي ألى مبادى، وأجبسة القبول . غير مكتسبة . وهي سبعة :

والاوليات: وهي التي يكفي في العكم بها مجرد تصور طرفيها . مثل : أن الكل اعظم من جزئه . وأن النفي والانبات لا يجتمعان ولا يرتفعان ١٢١ .

والمعسوسات: وهي التي يعكم بها المقل جزما ، بواسطة الحس الظاهر ، ككون الشمس مضيئة ، والنار حارة ، وما ادركه الحن ولم يجزم به المقلل فهو خارج عنه ، قان الحس يدرك الشمس مقدارا ، ولا يجزم المقل بان ذلك هو مقدارها في نفس الام ،

والوجدانيات: وهي ما ندركه النفس بذاتيا. او بحسس باطن بالوجدان، كملمنا بوجودنا. وبان لنا فكرة ولذة

والمجربات : ونحى التي يحكم <sup>١٣</sup> بها العقل . لتكرر الاحساس الذي يتأكد معه عقد جازم لا يشك فيه . لمخالطة الاحساس قوة قياسية خفية . هي انه لو كان

۱۰۰ ك ، بالصديق ، ۰

والاستقراقد يفيد اليقين لتحصيله . لاستعداد النفس النام له . كحكمك بان كل انسان قطع رأسه لا يعيش . وهذا في متحد النوع . وفي مختلفه فله يفيد اليقين . متل : ان كل حيوان يحرك عند المضغ فكه الاسفل ، فربسا كان ما استقرائه كالتمساح في منالنا هذا .

والمتواثرات : وهي ما تعكم بها النفس يقينا ، لكثرة الشهادات ، بأمسسر محسوس ، ويكون الشيء ممكنا في نفسه ، وتأمن النفس من التواطؤ علسسي الكذب ، وفيه ايضا قوة قياسية .

وقد يحصل اليفين من عدد ، ولا يعصل مما هو اكثر منه ، كعلمنا بوجمود مكة في زماننا . وجالينوس فيما تقدم ٠

وقطريات التياس: وهي التي تصدق بها لاجل وسط الأيعزب عبن النهسين . بل يخطر مع خطور حدى المطلوب بالبال ، قلا يحوج الى طلبه ، كالعلسم بان الاثنين نصف الاربعة ، لقياس مو : أن الاثنين عدد انقسمت الاربعة اليه ، والى ما يساويه ، وكنما هو كذا فهو نصف الاربعة .

والحدسيات: وهي ما حكمت النفس به يقينا لقرائن غيسر التي في المبادى، انسابق ذكرها . فحصل الاستعداد التام بحصول اليقين : وليس على المنطقي ان يطلب السبب فيه بعد الا يسكت في وجوده .

وليس شيء من هذه المبادى، حجة على الغير ١٥٠ لم يعصل له اليقين منها . كما حصل لك . كعلمك بأن نور القمر ،سفتاد من الشمس . وانها يعدسسسه الناظر من اختلاف مشكلاته بحسب اختلاف اوضاعه . وليس من شرط مايجب قبوله أن يكون قضية ضرورية . بل قد يكون ضروريا . وغيره من الجياب . كالإمكان والإطلاق . إذ المراد بعبول كل قضية هو صدقها المتيقن . إن كانست ضرورية فصدقها في ضرورتها . او كانت مبكنة فصدقها في المكانها . او مطلقــة . ففي الحلاقها .

والبرمان: منه برمان «لم» وهو الذي يعطي علة الوجود والتصديق معسا ، كتولنا: هذه الخشبة مسبئا النار، وكل كدر محترق، فهذه الخشبة محترقة ، فالاوسط فيه مع كونه علة التصديق، هو علة البحكم بالاكبر على الاصغسر، وان لم يكن عله للاكبر في نفسه ، بل ربما معلولا لاحد الطرفين ، كحركة المسائي هي معلولة لها : وهي علة وصولها الى الخشبة ، ومنه برمان » ان » وهو الذي يعطي علمة التصديق فقلط ، كتولنسا : هذه الحمي تشمستد فيسما ، وكل حمى تشمت كذلك فهي محرقة ، وربها كان الاوسط في هذا معلولاً للحكم ، يسمى دليلا ، مثل : هذه الخشبة محترقة ، وكل محترق فقد مسته النسار ، وماحد البرهان كترة ، ولا حاجة في هذا الكتاب الى اكبر من هذا ،

واما الجدل فصناعة علمية . يفتدر معها على اقامة الحجة من المقدم السلمة على وجه لايتوجه السلمة على إي مطلوب يراد . وعلى محافظة أي وضع يتفق على وجه لايتوجه الها مناقصة بحسب الامكان . وناقض الوضع باقامة الحجة يسسب على سسائلا ، وغاية سعيه أن يلزم ، وحائظة يسمى مجيبا . وغاية سعيه ألا يلتزم ،

ومبادئ الجدل هي المسلمات العامة أو الخاصة ، والتي بحنب شخص ، فعند السائل هي ما يتسلمه من المجيب ، وعند المجيب هي المشهورات ،

فينها الواجب قبولها ، لا من حيث واجب قبولها ، بسل من حيث عمسوم الاعتراف بها ، ومنها الآراء المحمودة ، وهي التي لو خلى الانسان وعقله المجرد وحسه ووهمه ، ولم يؤدب بقبول تضاياها والاعتراف بها ، ولم يمل الاستقراء بظله القوي الى حكم ، ولم يستدع اليها ما في طبيعة الانسان من الرحمسة والتحبل والانفة والحمية ، وغير ذلك ، لم يعض بها الانسان طاعة لعقله او وهمه او حسه ، منل حكمنا ١١ ان أخد مال الغير قبيع ، والكذب قبيع ، وكشسف المورة قبيع ، و عدد تكون صادقة ، وقد تكون كاذبة ، وقد تكون عامة ، يراها الجمهور ، كقولنا : العدل جميل ، وخاصة يراها أهل ملة ١١٠ او صناعة دون غيرهم ،

<sup>(</sup>۱ أ ، كحكمنا ، ٠

٢٠) أ هذه الجملة مقدمة على ما قبلها ٠

<sup>(</sup>۳۲ آ ، ملتق ،

وربما كان المتقابلان مشهورين بحسب رأيين او غرضين . ولا يلزم الجدلي ان يستعمل الحجج التوننتج حقيقة . بل قد يستعمل الم ينتج بحسب الشنهرة . او تسليم الخصم . وان كان عقيما في نفس الأمر

وقوائد الحجم الجدلية : الزام المبطلين ، والذب عن الأوضاع ، فيغابسسل فاسدا المباد الله يشرع مع كل مهارش في اسلوب التحقيق ، واقتاع الهسسسل التحصيل من العوام والمتعلمين الفاصرين عن البرهانيات ، او غير الواصسلين الى موضعه بعد .

وربها لاح من المجادلة على طرقي النقيض بين الخصامين برهان احدهما ويعصل منه رياضة الغاطر وغيراً لذك .

واما الخطابة فانها صناعة علمية . يمكن معها اقناع الجمهور . فيما يراد تصديقهم به . بقدر الامكان - ومبادئها ثلاثة :

المقبولات من يوثق بصدقه او يظن صحادقا و الشهورات في مبادى، الرأي ، وهي التى تدعن لها النفس في أول اطلاعها عليها ، قان رجعت الى ذاتها عاد ذلك الاذعان ، ظنا أو تكذيبا ، متل : انصر أخاك ظالما أو مظلوما ، قانه عند التأمل يظهر أن الظالم ينبغى ألا ينصر ، وأن كان أخا

والمظنونات: وهي التي تميل اليها النفس مع شعورها بامكان مقابلتها. فهي وان كان المحتج يستعملها جزما فانه انها يتبع فيها مع نفسه غالب الظن .

وهي كما يقال: فلان يتكلم مع الاعتبار جيارًا. فهو متهم. وربما يكسبون مقابله اظنونا باعتبار آخر. كما يقال دلك بعينه في نفي التهمة عنه -

والحجج المستعملة فيها هي ما يظن منتجا ( سواء ) ٢٠ كان منتجا في نفسسسس الامر . أو لم يكن ٠

رانے، فاستدا ہ

<sup>(</sup>٢) أحالو غيره ٠

<sup>(</sup>٣) غير موجودة بالأصل ٠

وينتفع بها في تقرير المصالح الدنية ، وفي أصولها الكليّة ، كالمقالسند الالهية والقوانين العُلميّة ،

وقد يكون بعضها منبها للنفس على تحصيل العلم اليقيني ، أو معدا لها لقبول دلك من مبدئه ·

وهذه الغائدة رببا كان بحسب بعض الاشتخاص دون غيرهم

وأما الشمر : فهو صناعة يقتدر منها على ايقاع تغيلات ، تصير مبادىء انفعالات نفسانية مطلوبة ·

فمبادؤها المخيلات وهي التي تؤثر في النفش انبساطا أو ١١ انفياضيا ، او تسهيل أمر أو تهويله أو تعظيمه أو تحقيره • كما يقال للعسل انه مسسرة مقى • فينفر من أكله • وهذه قد تكون صادقة . وقد تكون كاذبة ، وربمها زاد تأثيرها على تأثير التصديق . وان لم يكن معه تصديق • والتخيل محاكاة معا ، والمحاكاة تفيد التذاذا وتعجبا كالتصوير متلا وان كان لشيء قبيع ، ولهذا كانت النعوس العامية مطيعة له أكثر من طاعتها للاقناع •

ولا يشترط في ناليف الحجة الشمرية ، أن تكون منتجة في نفس الإمسر ،
 بل بحسب الاقناع والتخيل فقط ٠

واشتركت الشعريات والخطابيات في أفادة الترغيب والترهيب ، فمسي الأمور الدينية والدنيوية .

 وهذه الصنائع الثلاث ، أعنى : الجدلية والخطابية والشمرية ، ذكر (٢) في
 كل واحد منها كلام طويل ، يحتمل كتابا مفردا ، ولا يديق بفرض هذا الكتاب أكثر من الذى ذكر ناه (٢) ،

وأما المغالطة فهي أن يؤتي الم يشبه برهانا أو جدلا وليس هو ٠ ولابد

<sup>(</sup>۱) ك يويا ٠

<sup>(</sup>۲) أ دذكرواه

<sup>(</sup>۳) آ درکر ته د

<sup>(</sup>٤) أ مردى. · مكذا ·

فيهما من ترويج يتتضيه مشمسابهة ، اما في مادة أو مسمورة ، وموادهمسا هي المشمهات بغيرها ، والوهميات والاشتباه في المشمهات، تنقسم الى ها يتوسط اللفظ ، والى ما يتوسط المعنى ،

والذي يتوسط اللغظ قد يكون باعتبار انفراده : اما في جوهره . كالمندي مدلولاته مختلفة . واما في أحواله الذاتية . وهي ما لاتدخل عليه بعد تحصيله . كاختلاف التصاريف . او في أحواله العرضية . كأختلاف الاعسراب والبنسساء والاعجام والشسسكل .

وقد يكون باعتبار تركيبه: اما في نفسي التركيب، وهو الاستراك التركيبي، كما يقال: كل ما يتصوره العاقل فهو كما يتصوره، فتارة مسبو يرجم الى العاقل ١١٠٠٠

وتارة يرجع الى المعقول . ( و كقولك ) ١٦٠ . بعتك هذا الثوب . فانه مستوك . بين الخير والانشاء .

واما في وجود التركيب وعدمه . كما قد يصدق القول مفردا فيتوهم مؤلفا . كما يقال : زيد شاعر جيد ، فيظن جودته في الشمراء ، ويصدق مؤلفا فيتوهم مفردا . كما يقال : الخمسة زوج مفرد ، فيظن أنه زوج مفردا .

والذي يترضط المنى ، فاما في أحد جزئي القضية ، أو فيهما معا ، ومافي أحدهما أما بألا يسورد ، فإن لم يسورد بل أورد منا يشتبهه مسن اللسوازم والعوارض . كمن رأى انسانا أبيض يكتب ، فظن أن كل كاتب كذا ، فأخسبذ الابيض بدل الكاتب ، سمى أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات .

وان أورد لكن أخذ منه ما ليس منه ، أو حذف عنه ما هو منه ، مثل القيود والشروط وغير على الله على وجه مخصوص غير موجسود في نفسه سمى سوء اعتبار الحمل -

<sup>(</sup>۱) ا «العقل»

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

<sup>(ُ</sup>۲) ۱ دوغیرها» ۰

الوهم الانساني في المعقولات الصرفة حكمه في المحسوسات ، ويقضي بها قضاء شديد القوة ، بسبب أنه لا يقبل مقابلها ، اذ هو تابع للحس ، فما لا يوافستى المحسوس لا يقبله ، ولهذا ينكر نفسه ، ويساعد العقل في مقدمات ناتجة لنقيض حكمه ، فاذا وصل إلى النتيجة رجم عما سلمه .

وأفعال المغالطين : أما في القول المطلوب به أنتاج الشيء ، وأما في أشياء خارجة عنه -

والخارجة مثل تخجيل الخصم ، وترذيله ۱۱ ، والاستهزاء به ، والتشنيع عليه ، وقطع كلامه ، والاغراب عليه في اللغة ، وسوق كلامه الى الكذب ، بتأويل ما ، واستعمال ما لايدخل في مطلوبه ، وما يجرى هذا المجرى ، وما في نفسسس القول الذي يطلب به الانتاج ، فما يتملق بالقضية مفردة وأجزائها قد مضى وما يتملق بالتركيب : فاما في تركيب يدعى قياسينه ، أو في تركيب لا يدعسى فيه ذلك ،

والثاني هو كجمع المسائل في مسالة ، مثل : الإنسان . وحده : ضحاك ، فانه أضيتان على صيغة قضية واحدة ب

والتضيتان هما: الانسان ضحاك. ولاشي، غير الانسان بضحساك. والبركيب الذي يدعى قياسيته. فاما بالنسبة الىالنتيجة، أولا بالنسبة اليها، والذي ليس بالنسبة اليها، فاما في صورته، بأن يكون على هيئة غير منتجة، أو مادته، بأن يكون محرفا عن الانتاج، باغقال بعض شرائطه، بحيث لو صاركما يجب لصاركاذها، أو صار بحيث يصدق صارغير قياس، والذي بالنسبة الى البتيجة، فاما بأن نكون النتيجة نفسها ماخوذة فيه على انها أحد مقدماته، ومذا على المطلوب، وأما بألا يكون كذلك، لكنه غير مناسسسبب

<sup>(</sup>١) آ وترذيل قوله، ٠

ويسمى أخذ ما ليس بعلة علة . وأعثال هذه لاتتروج الا بسبب اشتحساه لفظى ( أو )<sup>(۱)</sup> معنوي ·

ولولا الفصور : وهو عدم التمييز بينَ ما هو الشيء . وما هو غيره لمسا تم للمغالطة صناعة -

وفائدة هذه الصناعة أنها تعصيم صاحبها من أن يغلط في نفسيه . أو يغلطه ٢٠ غيره . وأنه يقدر على أن يغالط المغالطين . وأنه يستمثلها : استنسا أمتحانا أو عنادا . الخرض ما ٠

ومن تصفح الحجة وأجراهما . فوجد على ما ينبغي مادة وصورة . ولفظــا ومعنى . مركبة ومفردة ـــ أمن من أن يقم له غلط

ويعين على هذا التصفح كثرة الاطلاع على المقالطات وحلها · وسيأتي في الابواب المستقبلة ما يسمعان به على حل كثرة منها ·

وأذكر في هذا الموضوع نكتا لطيفة ينتفع بها في التدريب ورياضة الخاطر . وتكون كالانموذج لما سواها . مما يقصد به التغليط · وهي خمسة :

الاولى منها : يدعي أن الخلا موجود . لأن وجود الخلا لو لم يكن مستلزما لارتفاع الواقع . لكان واقعا . لكن المقدم حق . فالتالي منله • بيان الشرطية : أنه لو لم يكن واقعا . لكان الواقع تقيضه . فيكون وجوده مستلزما لارتفساع الواقع . ضرورة أن وجوده مستلزم لارتفاع تقيضه

وأما حقية المقدم فلانه لو كان مستنزما لارتفاع الواقع . لكان منتفيسا . فلو ثبت لم يستلزم ( لوحة ٢٥٩ ) ارتفاع الواقع . واذا لم يستلزم ارتفسساع الواقع على تقدير ثبوته . لا يكون مستلزما لارتفاع الواقع .

وحله : أنه على أن مقدم المنصلة معناه أنه على تقدير أن يكون الخبسلا ووجودا في نفس الامر ، لم يكن وجوده مستلزما لارتفاع الواقع ، فهو حق ، لأن وجوده أذ ذاك هو الواقع ، ولا يلزم منه أن وجود الخلا واقع في نفسه ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) أ ديغالطه -

وقوله في بيان الملزوم أن وجوده مستلزم(٤) لإرتفاع نقيضه الواقع لو لـم يكن هو واقعا ، فلا منافرة بينه وبين صدق مفدم المتصلة ، التي هي ١٠ متصلة ايضا ، لان المقدر في ذلك المقدم ، هو أن وجوده حاصل في نفس الأمر ، لا أنسه -حاصل في نفس الامر ، عم كونه ليس بحاصل في نفس الامر حقيقة ،

وان عنى به أن فرض وجوده كيف كان لا يستلزم ارتفاع الواقع . سلمنا اللزوم . ومنعنا صدق القدم -

وقوله في بيانه اذا لم يستلزم وجوده ارتفاع الواقسع على تقدير ثبوتسه . لا يكون مستلزما له فيمنوع . اذ جاز استلزامه لها؟ على تقدير عدم ثبوته .

وفي تصور عدًا واماله وقة. فيجب تأمله ، لينضح ، وان عنى معنى آخر فيجب أن يبين ليتكلم عليه بحسبه ، والنائية : قولنا : بعض الجسم معتد فسى الجيات ، الى غير النهاية ، لانه لو لم يعمدي لصدقه : لاشيء من الجسسسم بمعتدا في البهات الى غير النهاية ، وينعكس لا شيء من المتد في الجهات السي غير النهاية بجسم ، وهو كأذب ، لصدق قولنا : كل مبتد الى غير النهايسسة جسم ، وحله : أن موضوع الجزائية التي هي المدعسي ، ان لم يقيد بالوجسود الخارجي فهو صادي ، لان بعض الإجسام في الذهن كذلك ،

وان قيد به ، وجب أن يؤخذ القيد في تقيضه السالب ، وفي عكسسه فسلا يتامى صدق الموجبة الكثية التي محمولها غير مقيد بأنه في الخارج ، ولو قيد به لما صدقت ، لعدم موضوعها فيها -

والتَّالِقَةَ : هي أن ثيوت الامكان لا يلزم منه أمكان النبوب ، فلا يلزم منن مصدق بعض ج ب بالأمكان العام أمكان صدق بعض ج ب باللمعان العام أمكان صدق بعض ج ب باللمعان . لأن الأول حكم عمودت الأمكان ، والتاني حكم بامكان النبوت -

<sup>(</sup>۱) ک مستد ماء

<sup>(</sup>۲) آ ۱۰ آخی هوه ۰

<sup>(</sup>٣) سقطت من ً ١٠

<sup>(</sup>٤) ك «ستد» -

ومستند المنع من الغزوم أن الحادث ينبت أمكان وجود، في الأزل ، ولايمكن ثبوت وجوده في الأزل -

فغي هذه المادة قد ثبت الإمكان . ولم يمكن النبوت . وهذا مما حكم بعه . وادعى صدق ، الإمام نجماندين الدويراني • رحمه الله ( تعالى ) الا •

وحيث أورده على قلب في حلة ما هذا خلاصته : أن الإمكان لا يمكن تعفله الا مضافا الى شم، يكون امكاناً له ·

فالإمكان الثابت في القضية ليس الا امكان ثبوت المحبول للموضوع • فاذا حكمنا بثبوت ذلك الامكان فقد حكمنا بامكان ذلك الثبوت لا محالة • فكيسسف يصدق أحدهما بدون صدق الآخر •

والمستند انبا كان يضبع جعله مستندا ، لو صدق حكمنا بثبوت امكسان وجود الحادث في الأزل ، ولم يصدق ثبوت ذلك الوجود في الأزل ، وليس كذا .

تانا أن جملناه فيدالا في الإزل ، متملنا بوجود العادث كانا كاذبين ،

وانا؟ جعلناء متعلقا بالإمكان كانا صادقين • وانما يعسسن الاول ، ولا يصدق الثاني ، اذا جعل قيد في الأزل متعلقا تارة بالإمكان ، وتارة بوجسسود الحادث •

واذا عنى به ذلك لم يكن مطابقا لما ادعيناه · ولا يقال : اذا ثبت في الأزلى . امكان وجود العادث . وَلَم يكن ثبوت وجود العادث في الأزل ·

ففي الحالة المعبر عنها بالأزل قد يثبت الإمكان ، ولم يمكن النبوت ، فجاز المدق الأول بدون الناني في ذلك الحال ، فيظهر صحة المستند ، لاني أقلسول المدعي أنه اذا صدق ثبوت ذلك الشيء فللي ألجمائة ، وبرهنا عليه ، وهذا أيم من أنه اذا صدق ثبوت الإمكان لشيء في آخر ، سواء كان ذلك الآخر هو الازل ، أو غيره ، صدق امكان ثبوت ذلك الشيء فللي فللي الأخر ، ولا يلزم من دعوانا صدق الأعم أن يكون منه صادقا ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

ر) (٢) في الاصل فجعلنا قيممده -

<sup>(</sup>۲) آ دفسانه ۰

فظير القرق ، ولو ثم يلزم من صدق بمض جب بالإمكان العام صدق أنه يمكن بالإمكان العام أن يصدق بمض جب بالفعل ، لصدق أنه ليس يمكسسن بالإمكان العام ذلك ، ويلزمه أن تمنع بعض جب بالفعل ، فيصدق بالضمرورة لا شيء من جب مع صدق بعض جب بالإمكان العام الذي هو تقيضه ، هستنا خلسف -

وقال في دفع هذا ، أن اللازم من صدق قولنا تمتنع أن يصدق بعض جب بالفعل . ليس هو بالضرورة لا شيء من جب ، بل هو وجوب صدق لا شسيء من جب دائما .

والعقل لما أمكنه أن يحكم بالدوام . مع قطع النظر عن الوجوب ــ لاجرم ــ كانت الدائمة في المفهوم أعم من الضرورة ·

لكن متى لاحظ العقل في الدوام وجوبه . فقد لاحظه من حيث هو ضروري . وصارت جهة الدوام ( هي ١٩٠١ جهة الضرورة ، فقولنا : لا شيء من جاب دائما أ يلاحظ وجوب صدقه . هو بعينه بالضرورة : لا شيء من جاب أ وهو مسلماو . للسلم ،

والرابعة : نفرض شخصا دخل بيتا . ثم قال : كل كلامي في هذا البيست كادب . ثم خرج منه ٠

فقوله هذا ان كان صادقا يلزم كونه كاذبا ، لأنه فرد من افراد كلامـه ، فيصدق ويكذب مما ، وان كان كاذبا فبعض كلامه في هذا البيت صادق ،

فان كان الصادق هذا الكلام فقد صدق وكذب معا ، وان كان الصحادق غيره وهو كاذب في نفسه ، فيلام صدقه وكذبه معا ، وحله : أنه خبر عسسس نفسه ، فالخبر والمخبر عنه واحد ، فلا يكون صادقا ، لان مفهوم الصدق مطابقة

<sup>(</sup>١) سقطت من <u>اد</u>

الخبر للمخبر . والمُطَانِعة لا تصبح الامع النبينية ما . وهي مفقودة ههنا ٠٠

نهو الذن كاذب . أبعدم المنابقة المذكورة ، ولا يلزم من كذبه بهذا المعنسى كُونه صادقا . وانها كان يلزم ذلك . أن أو كانت الانبينية ثابتة . مع عدم هذه المطاعبة ،

ومن تحقق الفرق بين السنب البسيط والعدول ، تحقق الفرق بيسسين الكذبين ههنا ، وأيضا قان صدق هذا النبرا هو الجنماع صدقه وكذبه ، فكذبه هو عدم هذا الاجتماع ، فجاز أن يكون عدم كادبا فقط ، لا لكونه صادقا فقط ، تم دوضوع هذا الحير أن أخذ خارجيا فيو كاذب ، لعدم موضلوعه ، ولا يلزم صدقه ، والا ففي العقل أفراد كنيرة من ( كلامه ) ١١ غير هذا ، فلا يتعين من كذب كلام واحد منها صدفه ،

الخامسة : هي أن تقول : المتصلة الكلية لا تصدق البتة ، وحتى لو كان تاليها عين وقدوي أ و كان البيا عين وقدوي أ و كان البيا عين وقدوي أ و كان البيا عين وقدوي أ و كلها كان البيا وليسسس كذلك ، لانه كلها كان البيا وليسسس حد ، فليس جد ، فليس جد ، فليس جد ، فليس جد ، نتيجهن الشكل الثالث ، وقد يكون اذا كان البيا فليس جد ، فلا يصدق : كنما كان البيا فروح د ، فكنك أذا قلت : ليس ألبتة أذا كسان ألب فروح د ، فأنا نفول : كنما كان الب ، و : جد ، ف وألب ، وكلما كسان ألب ، و : جد ، فرود د ، فراد كلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، فراد ، د وكلما كسان ألب ، و : جد ، فراد ، فراد ، فراد ، خراد ، فراد ، فراد

ولحله : أن تالي مُدَه المتصلة أن كان لازما في الموجبة ، أو غير لازم فسي السالجة ، على كان تقدير ص التقادير مطلقا ، من غير تقييد هذه التقاديس بما يمكن اجتماعه مع المقدم فسلم أنها لا تصدق .

وان كان لزومه أو عدم لزومه على التقادير المكنة الاجتماع مع المقسد . جاز صدقها مع صدق الخبرية التي ليست كذلك . لما عرفته في نتائج المتصلات الافترائية أذا كان المقدم في مقدعات القياس ممتنعا ، وقد مر في الفصلسلول السابقة "أضوابط كنيرة . يستعان بها على حل المغالطات ، والاعتماد في ذلك

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٢) أ والسالفة،

بعد معرفة «العوانين والتدريب باستعمالها ـ على القطرة السليمة •

رمباحث المنطق كثيرة جداً ، لكنني لم أر في الزيادة على هذا القدر فاتسدة يعتد بها ، بحسب غرض هذا الكتاب ، بن كنير مما ذكرته فيه من المباحسست المنطقية انما هو لرياضة الكاطر (فعسسب) لا ألمعاجة اليه ، في اعتبسسار المباهمين المستعملة فيه وتصعيفها ، فلهذا أقتصرت على هذا القدر مدالاً ،

وما أوجزت الكلام في بيانه . ولم أوضحه بالامثلــة . فانمــــــا ذلك منى . اتكالا ؟: على فهم المغامليـ . أو لانه مـــتوفي في كتب أخرى مشهورة \*



<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) ك منهدساه ٠

<sup>(</sup>۲) أ «اتكال» -



الباب الثاني فسي الأمور العامة للمفهومات كلها



# الفصل الأول

## الوجود والعدم وأحكامها وأقسامها

الوجود لا يمكن تحديده ؛ لأنه أولى التصور ، ولا شيء أعرف منه ، حتى يعرف به(١) .

ومن رام بيانه فقد أخطأ . فان القائل اذا قال منسلا : حقيقة الموجود أن يكون فاعلا أو منفعلا ، فقد أخذ الشيء في تعريف نفسه ، فان الفاعل والمفسول يؤخذ في تعريفهما الموجود . مع زيادة افادة واستفادة · وكذلك من عرفه بأنسه هو الذي ينقسم الى حادث وقديم . فانهما لا يعرفان الا بالموجود مأخوذا مسسح عدم ، أو لا سبقه ·

ومتم عرف فلابد وان (١٢) يؤخذ في تعريفه ، وكذاً في تعريف الشبيئية الفاظ تراد فهما ، مثل : الذي ، وما • كبا يقال : مو الذي هو كذا ، أو هو ما ينقسم "الى كذا • والشبيئية أعم من الوجود باعتبار أن المقول الذي يمتنع أو يمكن ، لكنه معدوم ، هو شيء في العقل ، لأن له صورة عقلية ، وليس له وجود •

وهذا الاعتبار انها يصبح ، اذا حصص الوجود بما في الأعيسان ، واصا اذا أخذ أعم منه ومن الذهني ، فكما أنه شي، وباعتبار معقوليته هو موجود فسسي الذهن بهذا الاعتبار ، وكما أنه ليس بموجود في الاعيان ليس بشيء في الاعيسان والشيئية باعتبار آخر ، أعم من الوجود من وجه ( لوحة ٢٦١ ) ، وأخص

<sup>(</sup>١) هذا مطابق لرأي المعدثين الذين يرون أن الوجود مقابل للعدم ، وهو بديهي . فلا يحتاج الى تعريف . الا من حيث أن مدلول للفظ دون آخر .. د . جميل صليبا : المجم الفلسفي ٢ : ٥٥٨ .

<sup>:</sup> ۲) أ دان، ٠

اعتبار الشبيئية اللاحقة بها . لأن لها وجودا(١) . ولو في الدعن .

وباعتبار ثالث رهما \_ اعني \_ الشبيئية والوجود لفظان مترادفان ، ينقسم معناهما الى : عيني وذهني .

واذا أطلق الوجود ، فني الغالب؟ يراد به العيني • والوجود في الاعيسان الا ما به يكون الشيء في الأعيان ، ولو كان الشيء في الأعيان بكونه في الأعيان ، فاذن الوجود لتسلسل الى غير النهاية • فما كان يصم كون الشيء في الأعيان ، فاذن الوجود الذي هو الكون في الأعيان ، هو الموجود به •

ولا يتبين من هذا المفهوم أنه كون في الأعيان لقبيء ، بل هو قد يكسبسون لشيء ما ، وقد لا يكون من حيث المفهوم ، والا أن يعنع من ذلك دليل منفصل

والوجود لا يحمل على ما تحته حمل المواطأة ، بل حمل التشكيك ، فسان وجود الملة أقوى من وجود المعلول ، وأقدم ، وكذا وجود المجوهر بالنسسية الى وجود العرض ، ووجود العرض القار ، واجود العرض من غير الاضافي .

وكون الوجود تصوره بديهي . وكونه مفهوها واحدا ومقولا بالتشميكيك ، ليس مما يحتاج فيه الى اقامة برهان · والذي ذكر في بيانه انما هو تنبيمسه لا برهان . وعموميته اللازم . لا عمومية الجنس . ولا المقوم الذاتي ، كيف كان ·

واذا كان عاما فيجب أن يكون وجود في النفس ، فان الوجود يوجـــه في النفس بوجود ، اذ هو كسائر الماني المتصورة في الذهبي .

<sup>(</sup>۱) ۱ دوجــود،

<sup>(</sup>٢) أ «الأغلب» •

والذي في الاعيان منه هو موجود ما ، وليسمس تعين (١) كل وجود بموضوعسه والذي في الاعيان العمرة مثلاً بموضوعها ، وانعا يتغمص كل وجود بما يجمري مجوى القصل ، ثم يقترن بالموضوع ،

قالوجودات معان مجهولة الأسامي . يعبر عنها بوجود كذا ، ووجود كذا ؛ ويلام الجميع في الدهن الوجود العام . ولو تعرف أنواع الاعراض بأســــاميهاا؟! ورســـــومها .

كان نقول مثلا : الكم هو عرض كذا ، والكيف هو عرض كذا ، ولو لم يكن الؤجود من المحمولات المقلية الصرفة . لكان اما مجرد الماهيات التي يقال عليها ، أو غيرها .

فان كان عبارة عن مجردها ما كان بيعنى واحد يقع على العرض والجوهر . ( وقوعه ) ( على السواد والبياض ، ولكان قولنا : الجوهر موجود جاريا مجرى قولنا : الجوهر جوهر ، والموجود موجود ، وان آخذ معنى أعم من كل واحد مسن الماهيات : فاما أن يكون قائما بنفسه ، أو حاصلا في تلك الماهيات ، فأن قسسام بنفسه فلا يوصف به الجوهر مثلا ، أذ نسبته اليه ، والى غيره سواه ، وان كان في الجوهر فهو حاصل له ، والحصول هو الوجود ،

فالوجود اذا كان حاصلاً فهو موجود • فان أخذ كونه موجودا ، أنه عيسارة • عن نفس الوجود ، لم يكن محمولاً بمعنى واحد ، اذ معناه في الأشبياء أنه شمسي، له الوجود ، وفي نفس الوجود أنه هو الوجود .

وأيضا فان الوجود اذا كان في الاعيان ، وليس بجوهر ، فهو عرض • فللا يحصل قبل محله قبلية بالذات ، وذلك خاهر ، ولا معه بالذات ، فيلزم ألا يحصل محله بالوجود ، ولا بعده بعدية بالذات أيضا ، والا لكان محله موجودا ، قبل أن

<sup>(</sup>۱) i «تعیبن» ·

<sup>/</sup> (۲) ۱ «کتبین» ۰

۲) ۱ «بأسمائها» ۱

<sup>(</sup>٤) ستطت من ك ٠

كان موجودا ، هذا خلف علم يلزم من كونه في الاعيان مع عدم قيامه بذاته ، أن يكون العرض أعم منه من وجه . فلا يكون أعم الأشياء مطلقا .

وايضا فالمامية اذا كانت معدومة فوجودها ، ليس بموجود • فاذا عقلنسا الوجود ، وحكمنا بأنه ليس بموجود فمفهوم الوجود غير مفهوم وجود الوجسود • فاذا وجدت الماهية بعد عدمها . فقد وجد وجودها ، فللوجود وجود •

ويعود الكلام الى غير النهاية على كون كل وجود هو في الأعيان ، فليسس للماهية العينية وجود منضم اليها ، بحيث تكون الماهية ووجودها شيئين فسسي الخارج ، وهذه الماهية العينية نفسها من الفاعل ، لا أنه ينضم اليها أمر من الفاعل عو الوجود ،

فالوجود والشيء تبين أنهما من المعقولات الثواني السنندة الى المعقسولات الأولى ، فليس في الموجودات موجود هو وجود أو شيء ، بل الموجود اما انسسان أو ملك أو غيرهمسا .

ثم يلزم معقولية ذلك أن يكون موجودا أو شيئا - وقد يقال الوجود عليسى النسب الى الأشياء ، كما يقال الشيء موجود : في البيت ، وفي السوق ، وفسيسي الذهن ، وفي العين ، وفي ( لوحة ٢٦٢ ) الزمان ، وفي المكان -

فلفظة ، الوجود ، ، مع لفظة ، في ، في الكل بممنى واحد : وتطلق بازاء الروابط ، فيقال : زيد يوجد كاتبا ، وقد تقال على الحقيقة والذات . كمسسايقال : ذات الشيء ، وحقيقته ، ووجوده ، وعينه ، ونفسه .

فتوجد اعتبارات عقلية ، وتنضاف الى الماهيات الخارجة · والموجود ينقسم الى ما هو موجود لذاته وبذاته . وذلك هو الموجود الذي لا يقوم ( بغيسره )(١) . ولا سبب له ·

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

ومن حيث أن وجوده لما هو فيه لبس وجوده لذاته ، بل لفيره ، والوجود بذاته لا لذاته ، وأن كانت القسمة المقلبة محتملة له ، فهو غير ممكن ، لاحتياجه الى ما يحل فيه .

وقد ينقسم الموجود أيضاً الى : ما هو بالذات ، والى ما هو بالعرض • أما الموجود بالذات ، فكل ماله حصول في الأعيان مستقل : جوهرا كان ، أو عرضا • فان وجود المرض ليس هو بعينه وجود محله ، اذ قد يوجد المحسل بدون عرض بعينه ، ثم يوجد ذلك العرض فيه كجسم لم يكن أسود ، ثم صار أسود • واما الموجود بالمرض فكالسدميات : كالسكون ، والعجز ، والاعتبارات التي لا تحقق في الأعيان ، ويقال انها موجودة في الأعيان بالمرض •

ويقال للشيء: انه مرجود في الكتابة ، وموجود في اللفظ ، وهما مجازان ، من حيث ان الكتابة في الأغلب تدل على اللفظ ، واللفظ يدل على الوجود الله عني الدال على الوجود الميني .

ومها يدل على الوجود الذهني . بعد ما سبق من حال الشبيئية والوجود ، أنا نتصور أشياء : اما ممتنعة الوجود ، كاجتماع الضدين ، أو غير موجودة فسي الأعيان • كالقبر المتحسف دائما ، والإنسان الكاتب دائما ، وكجيل من ياقوت ، وبعد من زئبق ، ونميز بين هذه المتصورات ، وكل مميز ثابت ، وأذ ليسس في الخارج فهو في الذهن .

فان ادعى قبا لم يتحقق وجوده من المكنات في العقل أن له وجودا غالبسسا عنا ، فالمنتبعات لا سبيل الى دعوى ذلك فيها(١) ، واجتماع الضدين في المدسن ليس منتبعا ، اتما المنتبع اجتماعهما في الخارج ،

فليس بين الحرارة الذهبية والبرودة الذهبية تضاد ، بل التضاد بيسسن الحرارة والبرودة الخارجيتين ، وكذا أمثالهما ، وحسول السسخونة والبرودة مثلا ، لا يلزم منه أن يكون الذهن متسخنا متبردا ، فأنه غير قابل لذلك ولأمثاله ، بل المتسخن ما اتصف بالسخونة في الخارج ، وسنبين لك في الكسلام في الادارك

<sup>(</sup> ۱.). ا دمتهاء ۰

ما المراد بحصول الشيء في الذعن ، وللاعدام تعدد وتميز في الذهن ·

فان عدم العلة أيوجب تدم العلول ، وعدم العلول لا يوجب عدم العلمسية . وكذا الشرط، والشروط ، والمعدوم المطلق ، والمؤجود في الذهن ، قانه لا يصدق الشبيء اما عدم مطلق أو دوجرد في الذهن ، بن يصدق الشبي، اما عدم مطلسيق أو لا عدم مطلق ، ويطلق الشبيء اما مرجود في الذهن أو لا موجود في الذهن ،

فيفهوم العدم المطلق ينهنال في الذهن ، ويصير صورة شخصية يعرضيس لتلك العدورة وجود ذهني مشخص ، ورفع الاثبات الخارجي اثبات ذهني منسوب الى لا اثبات خارجي ، وكونه في الذهن متصورا أو متميزا عن غيره ، ومتعينا الله في نفسه ، وثابتا في الذعن ، لا ينافي كون ما هو منسوب اليه ليس ثابتا فيسبي الخارج ، فلا يحكم على ما ليس بنابت في الخارج ، أنه غير متصور مطلقا ، بسل يحكم عليه بأنه متصور من حيث انه ليس بنابت في الخارج غير متصور . لا مسن حيث هذا الوصف ،

ورفع النبوت الشامل للخارجي والذعني بتصور ما . ليستنس بثابت ، ولا متصور أصلا ، فيصبح الحكم عليه ، من حيث هو ذلك المتصور ، ولا يصبح مسن حيث ما هو دلك المتصور ، ولا يصبح من حيث عو ليس بثابت ، ولا يكون تناقضا لاختلاف الوضوعين ،

راذا قلنا الموجود اما ثابت في الذهن . أو غير ثابت فيه . فاللاموجود قسيم الموجود . من حيث انه معدوم . وقسم من الثابت في الذهن والامتياز ، لايستدعى أن يكون للمعتازين مويتان . فإن الهوية واللاهوية معتازان و وليس للاهويسة هوية . والو فرضنا لها هوية . كانت لذلك الاعتبار داخلة في قسسم الهوية وباعتبار ما فرض أنها لا هوية قسيمة الهوية والمسلوب عنه الوجود هو الموصوف فقط ، لا باعتبار كونه موصوفا بهذه الصفة ( لوحة ٢٦٣) . أو غيرهما وان كانت بحيث ينزمه ذلك ،

<sup>(</sup>۱) أ ومعيناه ٠

ويشترط مطابقة الذهن الخارج في الحكم على الأمور الخارجية بأشسسياء خارجية ، ولا يشسسترط ذلك في المعنولات . وفي الاحكام الذهنية على الأمسور أ الذهنية •

والمدوم لا يعاد بعيته . أي مع جميع عوارضه المتنخصة له . قان بيسسان . المعاد والمستانات وجوده فرقا - قالسو**لا**و الخاصل في معل بعد سواد ! بطل عنه قبل ذلك . والسواد المعاد قبلا . المشرط في السوادية . وفي تخلل عدم بينهما -

ولا به من قارق . وليس هو المجل . ولا السوادية . ولا أمرا مغايرا لكسون الماد . كان مشارا الله . بأنه له وجود •

والمستانف لا يشار اليه بهذا ، وليس عده الاشارة سوادا ما متعينسا في نفسه ، كان ووجودا ، فإن الاستأثث كذلك ، ولا أن سوادا يشابهه ، أو يطابقه أنسواه المقانى ، كان ووجودا ،

فان المستأنف هذه حاله (أبل لان المفاوض كونه معادا كانت له مويسة « فورد عليها الوجود (أوالا لا افتراق؟) بين الصورتين .

فنو جاز اعادة المعدوم لكان كل مستانف معادا . أو كان الشيء في حسبال عدمه هويته موجودة والنالي بقسميه باطن . فالمقدم منله وأيضا فان مسن الفارق بين عرضين متماثلين . عو الزمان أو المحل فافا أتحد المحل فالفسارق هو الزمان ، والزمان لا يتصور اعادته فالمشخص بذلك الزمان لا يعاد . بال الذي فرض كوثه عائلا هو غيره .

وأنما حكمنا بامتناع عود الزمان . لأنه لو أعيد لكان له في حالة العسسود تبوت . وقبله عموت فأن كان معنى كونه تابط . هو ما هيته وذاته . وماهيت وذاته الآن ثابتة . فكونه قبل الآن ثابتا . هو كونه الآن ثابتا . فما انعدم وأعيد وهو خلاف الفرض و وان كان معنى ذلك غير هذا وهو كونه ثابتا فيما قبل . فالقبلية نفسها ما خادت . فنم يكن الزمان هو المعاد . يل غيره أ وقد يعصل من هذا أنه لو أعدد الزمان . لم كان زمان . هذا خلف .

<sup>(</sup>١) أولا فراق،

وقولك للشي انه يجوز بعد عدمه وجوده ، ان كان اشارة الى ما في الذهن فهر مستحيل الوقوع في الأعبان بعينه • أو الى ما يبائل ما في الذهن بوجه ما ، فلا يلزم أن يكون هو المههوم الذي فيه الكلام ، بل تماثله أشياء كتبرة ، أو السي نفس ذلك ، وهو حالة العدم ، فتستحيل الاشارة اليه • فنفس القول ممتنسم المسحة ، والاشارة باطلة • ثم الشيء بعد عدمه نفي محض ، واعادته تكون بوجود عينه الذي هو المبتدأ بعينه في العقيقة • وتحلل النفي بعد الشيء الواحد غيسر معقول • ومما يتبين به هذا المطلوب أيضا أنه ما زال عنه الوجود ، فالوجسود الثاني اما أن يكون نفس الوجود الأول ، أو غيره • قان كان نفسه فلا يكسون وجود المعاد معادا •

وان كان غيره ، فان لم يحصل لمادة ، اذ كل حادث ، كما ستعلم يتقدمه مادة استعداد وجوده الثانى ، كان اختصاصه به دون الأول ، تخصيصها به لا مخصص - وان حصل لمادته ذلك فقد عرض للمعاد عارض لم يكن حاصلا للأول ، فلا يكون معادا بجميم عوارضه ، ونحن فلا نعنى باعادته بعينه الاذلك •

ولیس استمرار الشی، وبقاؤه ، هو وجودات متعاقبة لیلزم ( فیها )(۱) مثل ذلك ، بل هو وجود واحد من زمان واحد متصل ، أو معه ، أن لم یكن وجـــوده زمانیا

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

# الفصل الثاني

#### فسين

#### الماهيسة وتشسخصها ومنا تنقسسم الينه

لكل شي، حقيقة هو بها هو١٠، ، وهي مفايرة لجميع ما عداها ، لازما كان ، أو مفارقا ٠

ومثال ذلك الانسانية ، فانها من حيث هي انسانية ، لا تدخل في مفهومات الآا الوجود والعدم ، والوحدة والكثرة والعموم والخصوص ، الى غير ذلك مسسن الاعتبارات ، فانه لو دخل الوجود الخارجي في مفهومها مثلا ، لما كانت الانسسانية الموجودة في الذهن فقط انسانية ، ولو دخل العدم فيه ، لما كانت الانسانيسسة الموجودة انسانية ، ولو دخل العموم فيه لما زيد انسانا ،

وعلى هذا قياس بواقي ما يغايرها ، بل الإنسانية من حيث هي انسسسانية ليست الا الإنسانية فقط ، فاذا انضم اليها الوجود صارت موجودة ، أو العدم في الاعتبار الذهني صارت معدومة ، وهكذا حال : الوحدة والكثرة ، والكليسة والجزئية ، وغير ذلك ، فلا يصدق عليها أحد هذه الاشرياء الا بأمر زائد عليها ،

وأما كونها انسنانية فبذاتها ، ولهذا لا يصبح أن يقال : السواد مثلا أسسود ، بل سواد ، ولا الوجود موجود ، بمعنى أنه ذو وجود ، بل على معنى أنه موجود ، لأن السواد ليست سوادية بأمر زائد . وكذا وجودية الوجود ،

ويقال للماهية من حيث هي الماهية لا يشترط شي: ، وللماهية المجردة عسن

<sup>(</sup>١) المأصية لفظ منسوب الى «ماء والأصل «المائية» قلبت الهمزة هاء ، لشسملا يشتبه بالمصدر المأخوذ من لفظ ما . والأظهر أنه نسبة الى «ما هو» . وقد تكون المأهية مرادقة للحقيقة والذات ـ د . جميل صليبا : المجم الفلسفي ٢ : ٣١٤ : (٢) «مفهوما» .

جميع اللواحق الماهية بشنرط لا شني، 🗠

فالإنسانية بالاعتبار الأول موجودة في الأعيان . لأن هذا الانسسان موجود . والانسانية ذانية متومة لهذ، الانسانية ( لوحة ٢٦٤ ) . فتكون موجودة أيضا .

وأما الانسانية بالاعتبار الماني . رمو لا شيء . لا وجود لها في الاعيان . ولا في الانمان . آلان كان واحد من المواحق . الانمان . آلان كان واحد من المواحق . وقد فرضت مجردة عن جميعها . لكن المجردة عن المواحق الخارجية فقط هسمي موجودة في المدمن . وتشارك الانسانية المكنوفة باللواحق الخارجية . في مفهوم الانسانية .

وليست الانسانية الخارجية واحدة بعينها مرجودة في كثيرين . والا لكسساني الواحد المعين في الحالة الواحدة تصدق عليه الإشياء المتضادة . كالأبيض والأسود وانعالم والجاهل • بل انسانية زيد غير انسانية خالد . ويشتركان في مفهسوم الانسانية •

والمسترك هو الكلي الطبيعي ، والصورة الذهنية مثال متساوي النسبة السي جزئياتها الخارجية ، متابق لكل واحد منها ، وبهذا الاعتبار سميت كلية ·

راما في الخارج فهي معروضة للنشخص أبدا . فلا تطابق كل واحد مبين خزنياتها . فلا تعرض لها الكلية · فالكلي العقلي والمنطقي لا وجود لهما فيسمي الأعيان · ولا ينزم من كون الانسانية لا نقنضي الوحدة . أنها نقتضي اللاوحدة . وهي الكترة · فان نقيض أقتضا، الوحدة . هو لا اقتضاء الوحدة لا اقتضالها الوحدة .

منال ، بل مثال ادراكي ، لا وقع ، أو سيقع ٠

فمن حيث أنها منال الراكي لأمر خارجي . أو لما هو بصدد الوجوب من كسل الوجوه . أو من وجه واحد ، وتصبح مطابقتها الكثرة ، وتسمى كلية ، وذاتهسا انها حصلت المنالية ولمطابقة كثرة .

وأما الخارجي تمنيست ذاته مثالا لشيء آخر ، وليس من شرط مثال الشسيء أن يكون مباثلاً له من جميع وجوهه ·

ومن الكل ما ينقدم عنى جزنياته الواقعة في الأعيان . كما اذا تصورنا صورة . ثم أوجدنا في الخارج صورا على مثالها . ويسمى ذلك ما قبل الكثرة .

ومنه ما يتأخر عنها . كالصورة المستفادة من الجزئيات الخارجية ، ويسسمى ما بعد الكثرة ، فاتك إذا رأيت زيدا . حصسل منه في ذهنك معنى الصسورة الإنسانية المبرأة عن اللواحق ، وإذا أبصرت بعد ذلك خالدا ، والصورة باقية في ذهنك ، لم تقع منه صورة أخرى .

ومثاله قابل رسم (۱) من طوابع جسمانية متماثلة ، تقبل رسسما من الأول ، ولا تنتلف بورود أشباه عليه • ولا تتكثر الطبيعة الكلية في الاعيان ، الا بعميز مثلا : لا يصبح أن يكون سوادان الا بسبب جسمين تكثرا بهما ، أو بسسسبب حالين • فانه أن كان لانه أسود ، يقتضي أن يكون كثيرا ، كان كان واحد منها يقتضي ما تقتضيه طبيعة السواد •

واذا كان كل واحد من السوادين مثل الآخر لا يخالفه في شي، البتة فهو هو أ وأيضا ، فإن كان كونه سوادا يقتضى أن يكون هذا السواد ، وكان من شرطه أن يكون اياد ، وجب ألا يكون سواد غيره ، فاذن كثرته وكثرة كل ما يتكثر به أشخاصه ، تكون بسبب ، فكن ما لا سبب له ، لا يصم التكثر على طبيعت سسه الكلية ، لأنها لو تكثرت لكان لوجود تنك الكثرة سبب .

وقرض ألا سبب لها . هذا خلف . ثم اذا أشير الى عدد من توع تلك الطبيعـــة اشارة : حسية أو وهمية أو عقلية . فالمشير يشمر بالة عير الآخر . فقد عــــرف

<sup>(</sup>١) في الأصل ورشم،

فيه شيئا . يعرفه به . ويعيزه عن غيره ، وذلك زائد على الماهية المشتركة . ثم المشتركان في أهر واحد . وأحدهما من حيث الاثنينية مفترقان . وما بســـه الافتراق غير ما به الاستراك .

والمشتوك ان كان جنسا ، فالافتراق بالفصل ، وان كان نوعا فبالعرض الغير اللازم ، اذ لو كان لازما للماهية ، لما اختلفت به أشخاصه ، وان كان عرضيا فبنفس الماهية ،

ومن الميزات الاتمية والانقصية ، كالمقدار التام والناقص ، أذ لا يزيد أحدهما على الآخر ، الا بنفس المقدارية ، ولا يكون هذا قسما رابعا ، الا أذا لم يجعسل ما يكون من جوهر ما يخصصه داخسلا في جبلة الفصول ، ويجب أن تعلسم أن الميز غير الشخص ، وليس عنم الشركة في الماهيات العينية بسبب المعيز ، بل بهوياتها العينية ، وامتيازها بخصصاتها ،

وتشبخص الشيء انها هو في نفسه ، وتهايزه لما هو بالقياس الى المشاركات ، في معنى عام ، بعيث لو كان شيء عديم المشاركة ، لما احتاج الى معيز زائد ، مع أنه متشخص ، ويجوز امتياز كل واحد من الشيئين بصاحبه ، ولا يلزم من ذلك دور ، اذ كل واحد يمتاز بذات الآخر ، لا بامتيازه ( لوحة ٢٦٥ ) ،

وهذا . كما أن بنوة الابن موقوفة على ذات الاب ، وأبوة الاب موقوفة على ذات الابن ، وما لزم الدور ، وإذا قلت ذات الشيء . أو حقيقته . أو ماهيت ، فغههومات هذه ، لا من حيث انها عي انسان ، أو فرس ، أو غير ذلك ، فهمسي اعتبارات ذهنية ، ومن ثواني المعقولات والطبيعة العامة ، التي لا وجود لهسا في الأعيان ، لا يقال فيها ، كما يقال للتي لها وجود في الأعبان ، من أنها أن وجسب تخصصها بأحد الجزنيات ، فلا يوجد لغيره ، وإن أمكن أن فيلحق به لعلة ،

وهذا كالعدد المتخصص بأنواعه ، لا يمكن أن يقال أن اقتضى التخصيص مسسى بأحدها ، كالاربعة لا توجد للثلاثة ، وأن لم يقتض ذلك ، فلحرقه للثلاثة بعلة ، وذلك لأن العدد \_ كما ستعلم \_ من الاموار الذي لا توجد في الأعيان ، من حيست هي عددية ، فلا يكون لحوقها وأجبا ، أو ممكنا ، من حيث هي الوجود العيني ،

وكذا امكان الوجود اللازم للجوهر والعرض ، وسائر الاعتبارات الذهنيـــة ، والماهية ، ان لم تكن ملتئمة من أمور متخالفة بالحقيقة ، بل قيل لها : البسيطة ، والا فهى المركبة .

ولا بد من وجود البسائط ، والا لم توجد المركبات ، وأجزاء المركبة لا يمكسن أن يكون كل واحد منها محتاجا الى الآخر في الحيثية ، التي احتاج اليه فيها ، لأنه دور ، ولا أن يكون كل واحد منها غنيا عن الآخر ، والا لما حصل منهما ماهيسسة مركبة ، كما لا يحصل من الانسان والحجر الموضوع الى جنبه ماهية واحسسة سركبة منهما ، بل لابد ، وأن يكون بعضها محتاجا الى الآخر ، من غيسر احتياج الآخر اليه ، كالهيئة الاجتماعية لأجزاء العشرة ، وأدوية المعجون ، أو مع احتياجه اليه ، لا من الجهة التي كان بها ذلك محتاجا الى هذا ، كالمادة والصورة للجسم ، وقد يكون اعتباريا ، كالخيوان الأبيض ، وقد يكون حقيقيا ،

ولا يخلو اما أن تكون بعض أجرائها أعم من الآخر ، وتسمى متداخلة ، أو لا تكون ، وتسمى متباينة ، والجزء من المتداخلة ، أن كان تمام المشترك بينها وبين نوع آخر ، فهو الجنس ، والا فهو الفصل .

والشنتركان في شيء من الذاتيات ، اذا اختلفا(۱) في شيء من اللوازم لــــزم تركيبهما من الجنس والفصل ، لأن الذي اختص بأحدهما ، لا يســـــتند الــــي المشترك . والا لزم اشتراكهما فيه ، فهو مستند الى فير المشترك ، وهو فصل •

وتقييد الكلي العقلي ، بالكلي العقلي ، لا يوجب الجزئية ، فان الانسسسان الكلي في العقل اذا قيد بأنه ابن فلان ، الذي صناعته كذا ، وهو أسود طويل ، الى غير ذلك من الفيود الكلية ، ولو بلغت مهمالاً بلغت ، فانه لا يحصل منهسا في العقل الانساني كلي متصف بتلك الصفات الكلية ، ولا يصير مانعا من الشركة ، واجزاء الماهية قد تكون متميزة في الخارج كالنفس والبدن اللذين همسا جزءالاً ،

 <sup>(</sup>۱) أ «أختلفتا،

<sup>(</sup>٢) أ دفيه ماء ٠

<sup>(</sup>۳) دجزته

الانستان . وقد لا يكون تميزها الافي الله من فقط ، كالسنواد المركب من جنسس . هو النون . وفصل هو الذي ياهتباره يكون جامعاً للبصر مثلاً .

قانه او نهيز أحدهما عن الآخر في الاعيان . قان كان كل واحد منهما محسوسا كان احساسنا بالسواد احساسا بمحسوسين .

وان كان أحدهما محسوسا فقط . كان الجزء هو الكن ، وان كان كل واحسه . . منهما غير محسوس فعند اجتماعهما ان لم تحصل هيئة مجسوسة ، لم يكسسن . السواد محسوسا .

وان حسلت كانت خارجه عنهما ، لا محالة ، فلا يكون التركيب في تفسسس السواد ، لأنا لانعني بالسواد سوى تلك الهيئة ، وهما فغير مقومين لها ، وأيضا اللونية ان كان لها وجود مستقل ، فهي هيئة ، أما في السواد فيوجد السواد لا بها ، أو في محنه ، فألسواد عرضان : لون وفصله ، لا واحد ، فجمله لونا هسسو بعينه جعله سوادا ١١٠ .

واعتبر في هذا أيضا بمثل البعد الذي عو ذراع متلا ، فليس في الخارج شيئان : احدهما مطان بعد ، والآخر كرنه ذراعا ، ولو كان للبعدية وجود ، ولخصوصسية كونه ذراعا وجود آخر ، جاز لحوق أي خصوصية اتفقت بها ، اذ ليس كل واحد منها بعينه للبعدية ،

والجنس - كالحيوان - غير متحصل الوجود بنفسه ، بل هو مبهم متحصيل بالنعل ، معتمل لأن يقال على اشياء مغتلفة المقاتق ، ويصير هو بعينه احد تبك الأشياء ، وذلك هو الحيوان لا بشرط أن يكون وحده ، بل مع تجويز أن يقارف غيره ، وألا يقارنه ، فيكون معناء مقولا على المجموع ، حال المقارنة ، ولا وجود له الا في العقل ، ويخالفه الخيوان ، بشرط أن يكون وحده ، فانه يزيد عليه كلمسا يقارنه ، ولا يقال على المجموع منهما أذ هو جزء منه تتقدم عليه ، والجزء يتجل على الكن ، فلا يكون جنسا ،

والحيوان الذي هو الجنس ، وجود الانسان باعتبار الخارج متفدم عنيه . لأن

<sup>(</sup>۱) ۷۶ سواداه

الإنسان ما لم يوجد لم يعقل ( لوحة ٣٦٦ ) له شيء يعبه وغيره ، وان كان وجوده في العقل هو المتقدم بالطبع و وحيل البعنس والفصل على النوع ، وكونهنا مسن مقوماته الذهنية . لا يدل على تركيبه في الخارج ، فان ما في الذهن لا يجسب أن يكون مطابقا . لما في العين . الا اذا كان حكما على الأمور الخارجية ، باشسسياء خارجية وليس كلما يحيل على الشيء يحمل لأجل مطابقته الصدورة العينية ، فإن الجزئية تحمل على زيد . وكذا الحفيقة من حيث هي حقيقة ، وليسسستا بصورتين لذاته ولا الصفة من صفاته . بل هما صفتاه اللتان لا توجدان فسي غير الذهن

وكذا حال الجنس والفصل • ومعنى كونهما جزئي الماهية هو كونهما جزئسي حدما ، وثهذا يحملان على المحدود ، ولا يحملان على الحد ، اذ الجزء الحقيقسسي لشيء • لا يحمل على ذلك الشيء •

<sup>(</sup>۱) آیلاء



## الفصل الثالث

#### فسسسى

### الوحسسدة والكشسسرة ولواحقهمسا

معنى الوحدة : هو تعقل ألعقل لعدم انقسام الهوية • وهذا المعنى تصحيحوه يديهي . وهي مفهوم زائد ذهنى لا وجود له في الأعيان . والا لكانت شيئا واحدا من الأشياء . فلها وحدة أيضا . اذ يقال : وحدة واحدة ، ووحدات كثيرة •

واذا أخذت الماهية ووحدتها شيئان . فيها اثنان ، فيكون للماهية دون الوحدة وحدة ، وللوحدة أخرى ، ويعود الكلام . فتجيمع صفات موجودة معا ، مترتبة ، وهو - كما سنعلم - محال ، وإذا كانت الوحدة كذا . فالكثرة أيضا لا تكون الا ذهنية فقط . لأنها لا يحصل الا منها ، وأيضا فان الأربعية مثلا ، إذا كانت عرضا موجودا قائما بالانسان - فاما أن يكون في كل واحد من الاشتاس الأربعية تامة ، وليس كذا ، أو في كل واحد شي، من الاربعية ، وليس الا الوحدة ، أو ليس فسي كل واحد الاربعية ، ولا شي، منهما بمجموع الاربعية ، على التقديرين لا محل له سوى المقل ، وظاهر أن العقل اذا جمع واحدا في الشرق الى واحد في الغرب ، لاحظ الاتنينية ،

واذا رأى جماعة كثيرة أخذ منهم ثلاثة وأربعة وخمسة ، بعسب ما يقع النظس اليه وفيه بالاجتماع وياخذ أيضا عشرة عشرات . ومائة مئات ، وتعو ذلك .

ومتى قيل الواحد على كثيرين ، كانت جهة وحدته ، غير جهة كثرته فاسا أن تكون تلك الوحدة ، مقومة لتلك الكثرة ، أو لا تكون ، فأن لم تكن ، فأمسسا أن تكون من عوارضها أو ليس •

فالتي ليست من عوارضها ، هي كما يقال : حال النفس عند البدن ، كحسال الملك عند المدنية ، والتي من عوارضها ، فاما محمولات لموضوع واحد شنعسي ،

كالإنسان هو الكاتب . في كونه زيدا ، أو نوعي كالكاتب هو الضاحك ، في كونه انسانا ، واما موضوعات لمحمول واحد . كالتلج هو القطن . في كونه أبيض

وان كانت مقومة للكثرة ، فإن قيلت في جواب ما هو فإن اختلفت في شيء مسن الذاتيات فهي الواحد بالجنس . والا فهي الواحد بالنوع .

وان قيلت في جواب أي شيء هو في ذاته . فهو الواحد بالفصل والشمسركة في الفصل هي الشركة في النوع . لكن الاعتبار مختلف ، ومتى لم يقل<sup>(1)</sup> الواحد على كنبرين ، فان كان غير قابل للقسمة ، ولم يكن له مفهوم وراء أنه غير منقسم فهو الوحدة .

وان كان له مفهوم غيره. فان كان له وضع فهو النقطة ، والا فهو الواحسه المطلق ، وان كان قابلا للقسنمة ، فان لم ينقسم بالفعل فهو الواحد بالاتصال ، وان انقسم فان لم تكن أجزاؤه متمايزة بالتشخص ، فهو المركب الحقيقي ، والا فهو الواحد بالاجماع ، ووحدته اما طبيعية ، كالبدن ، أو ضناعية كالسريسس ، الواحد ، أو وضعية ، كالدرهم الواحد ،

ويسمى الاتحاد في الجنس مجانسة ، وفي النوع مشاكلة ، وفي الكم مسماواة ، وفي الكيف مشابهة ، وفي الوضع مطابقة ، وفي الاضافة مناسبة ، وفي اتحاد وضع الاجزاء موازاة ·

وكل شيئين هما وحدة من وجه ، فانه يقال لهما هو هو ، لا بمعنى اتحمساد الاثنين . فان ذلك محال . لأنهما عند الاتحاد ان بقيا فهما اثنان ، لا واحد ، وان بقى أحدهما . أو لم يبق ولا واحد منهما ، فليس ذلك اتحادا ، لأن الممسمدوم لا يتحد بالموجود ، ولا بالمدوم .

والواحد مقول على ما تحته بالتشكيك . لأن الواحد من كل وجه ، وهممسو الحقيقي الذي لا ينقسم بوجه من الوجوه ، لا الى الأجزاء الكمية ولا<sup>(٢)</sup> العدية ، ولا انقسام الكلي الى جزئياته . هو أولى من الواحد الذي هو واحد من وجمعه كنير من آخر ، والواحد يسمى بالفيرية ،

<sup>(</sup>١) أديقال،

<sup>· (7) 1 «</sup>الأ»

فالإنسان والفرس مختلفان ، وجسميناهما متماثلتان · والطبيعة الجنسسية اذا أخذت أعدادها ، مع قطع النظر عما اختلفت به من الفصول ، فهي نوعيسسة ، . وكذا الفصول ، فالمتلان هما المشتركان في نوع واحد ، ولا يشترط في ذلسسسك تشاركهما ١٠ في جميع الصفات ، والاكانا شبيئا واحدا ، لا شبيئين ·

والمتقابلان هما الأمران المتصوران اللذان لا يصدقان على شي، واحد . فسمي حالة واحدة ، من جهة واحدة ، واحترز بالأخير عن مثل التقابل بين الأب والابن ، فانه اذا لم يشترط انحاد الجهة ، جاز أن يكون الواحد أبا باعتبار ، وابنا بآخر وكل أمرين كذلك . أن كانا وجوديين ، فأن كانت ماهية أحدهما معقولة(٢) بالقياس إلى الآخر فهما المضافان ، كالابوة والبنوة ، والا فهما المضدان كالسواد والبياض ،

وان كان أحدهما وجوديًا والآخر عدميا ، فاما أن ينظر الى العدم والوجسود بشرط عدم وجود موضوع مستعد لقبول ذلك الايجاب ، بحسب شخصسه أو نوعه أو جنسه القريب أو<sup>(۱۲)</sup> البعيد ، وهو العدم والملكة ، كالعمى والبصر •

واما ألا ينظر اليهما. بذلك الشرط ، وهو الايجاب والسلّب ، كالفرســــية واللا فرسية ، وكزيد انسان ، زيد ليس بانسان ، وهما لا يجتمعان على الصدق ولا الكذب ، وسائر المتقابلات جاز أن تكذبا ( مما )(2) ،

أما الضافان فكزيد أبو خالد ، وأبن خالد ، أذا لم يكن كذلك وأما الضدان فلانهما يكذبان عند عدم وجوده ، أذا لم يتصف بأحدهما وأما الملكسة والعدم ، فعند عدم موضوعهما والمقابل ، من حيث هو مقابل يصدق عليه أنه مضاف

<sup>(</sup>۱) ك دمشاركتهما،

<sup>(</sup>٢) أ يمقولة ي

<sup>(</sup>۲) اد دوه ۰

<sup>( ؛ )</sup> سقطت من اد ٠

والمقابل أعم عن المقابل ، من حيث هو مقابل (١٠) ، لأنه يصدق عليه ، وعلى كل ما عرض له ، أنه مثابل . فلا يلزم أن يكون التضايف أعم من التفاعل ، ولا مانسع أن يكون الخاص عارضا لما له طبيعة العام ، عند اعتبار شرط يصير به العسسام أخص .

ولا يخلو شيء عن عروض الاضافة له . اما بحسب تقابل ، أو تضاد ، أو نسبة الى محل . أو مباثلة أو نمير ذلك ·

ومن خاصية تقابل التضايف: اللزوم والانعكاس، وتقابل السلب والايجاب هو أقوى من سائر التقابلات. ولا يخرج عنه شيء •

. الا ترى أن ما ليس بغير منه عقد أنه بغير زمنه عقد أنه شر وعقد أنسب ليس بغير . لا ينافيه عقد أنه شر ، ولا عقد أنه ليس بغير . لا نه قد يصدق مع . كل واحد منهما ، فالمنافي له عقد أنه بغير . والمنافاة متحققة من الجانبيسس ، فعقد أنه خير . لا ينافيه الا عقد أنه ليس بغير لا عقد أنه شر ، الذي هو ضده ، وأيضا فللخير أنه خير . وهو أمر ذاتي له ، وأنه ليس بشر ، وهو عرضي له ، فاعتقاد أنه ليس بغير برفع اعتقاد كونه خيرا ، وهو الذاتي .

واعتقاد أنه شر يرفع اعتقاد أنه ليس بشبر . وهو العرضي •

ورافع الذاتي أقوى معاندة من رافع العرضي . وأيضا فان الشير لولا أنه ليس بعير . لما كان اعتقاده رافعا كونه خيرا<sup>۲۱ ،</sup> ولو كان بدل الشير شي، آخر ، معا ليس بغير ، لكان مع ذلك يمتنع اعتقاد أنه خير ، وليس بخير ،

وكل(٢٠) هذا يدل على أن التنافي بالذات ، ليس الا بين السلب والايجساب ، والواحد لا يقابل الكثير ، والا لكان التقابل بينهما على أحد الوجوه الأربعة ، لكنه نيس بالعدم والملكة ، ولا السلب والايجاب ، لكون أحدهما مقوما للآخر ، وليسس الوجود والعدم والايجاب والسلب كذلك ، ولا بالتضايف ، لأن الواحد مقدم على

<sup>(</sup>١٠) لاء مالمقابل،

<sup>(</sup>۲) آ مخير،

<sup>(</sup> ٣ ) أ وفكل، ٠

الكثير ، والمتضايفان<sup>(1)</sup> لا يتقدم أحدهما على الاخر ، ولا بالتضاد ، لانهمسا لا يتواردان عنى موضوع واحد ·

ومن الواحد ما هو تام . وهو الذي لا امكان للزيادة فيه . كخط الدائرة . ومنه ما هو ناقص ، وهو الذي يمكن ذلك فيه . كالخط المستقيم .

والناقص ما لا يكون كذا . فالدائرة من قسم الناقص على هذا الاعتبار · وقد يطلق الضدان على معنى آخر غير ما سبق . وهو أنهما موجودان في غايسة

التخالف. بحسب جنس قريب. يصع منهما أن يتعاقبا على موضوع، أو يرتفعا

قيا مثل السواد والحبرة على هذا الاصطلاح ، ليسا بضدين ، اذ ليس بينهما غابة الاختلاف • وأما الساش والسواد فهما ضدان بالعنبين •

والضد بالممنى الأخير أخص من الضد بالممنى الأول، والضدان بالمعنى الأخص ، اما أن يكون أحدهما بعينه لازما للموضوع مثل البياض للتلج ، واما ألا يكسون كذلك ولا يخلو اما أن يمتنع خلو المحل عنهما ، مثل : الصحة والمرض ، واما ألا يكن(٢) ذلك .

وهو منقسم الى ما يكون موضوعا بالوسط . سوا، عبر عنه باسم محصيل ، كالفائر والاحمر ، أو بسلب الطرفين ، كقولنا : لا جائر ولا عادل ، والى ما لا يكون كذلك كالشفاف ، وفي الملكة والعدم أيضا اصطلاح آخر :

أما الملكة فهو أنها التي توجّد في موضوع وقتا ما . ويمكن أن تنمدم عنـــه ولا توجد بعده ( لوحة ٢٦٨ ) . كالابصار •

وأما العدم فهو انعدامها عنه في وقت امكانها . كالعمى . وهما بهذين المعنييــــن

۱۱) أ المتضافان، ١٠

<sup>(</sup>۲) ك وأن يمكن،

أخص منهما بالمعنيين الأولين · فالزوجية والفردية غير متقابلين بالملكة والعدم ، على الاصطلاح الأخص · وبينهما ذلك النقابل بالمعنى الأعم ·

والعمى والمردوية (١/ التي هي ٢/ قبل وجود ما هي عدمه ، وكذا انتثار الشعر بداء الثملب الذي هو بعده ، كلها عدميات بالمعنى الأعم ، سواء كان الامكسسسان للشخص كالمردوية (١/ أو للنوع كالعمى للاكمه ، أو للجنس كممى الجلد ، وقد ميز بين الاصطلاحات ، لئلا يقع غلط بسبب اشتراك اللفظ

<sup>(</sup>۱) أ مالمرودية،

<sup>(</sup>۲) سقطت من ك

<sup>(</sup>٣) أ مكالمرودية، ٠

# القصل الرابع

#### فـــــــــــى

## الوجوب والامكان والامتناع ١٠٠ وما يتعلق بها

مذه الثلاثة مفهوماتها بديهية ، فان كل أحد يعلم أن الانسان يجب أن يكسون
 حيوانا ، ويمكن أن يكون كاتبا ، ويمتنع أن يكون حجرا .

وهذا العلم حاصل لمن لم يمارس شبيئا من العلوم أصلا ، لا التصبـــورية ، ولا النصديقية ، ولو لم تكن تصورات هذه الثلاثة فطرية والا لما حصلت لمن لم يمارس علمـــــا .

ومن رام تعريف هذه . لا على سبيل التنبيه ، ولا على سبيل بيان يجسسري مجرى العلامة فقد أخطأ ، وذلك مثل ما يقال : ان المكن هو غير الضروري ، واذا فرض موجودا لم يعرض منه محال ، ثم نقول : الضروري هو الذي لا يمكن أن يفرض معدوما ، والذي إذا فرض بخلاف ما هو عليه ، كان محال ،

ثم نقول: المحال هو الضروري العدم، والذي لا يمكن أن يوجد و الممتنسع هو الذي لا يمكن أن يوجد والممتنسع ألا هو الذي لا يمكن أن يكون، والواجب هو الممتنسع ألا يكون، والمسلمين ألا يكون، والمسكن هو الذي ليس بممتنع أن يكون، والله يكون، والذي ليس بممتنع أن يكون أن يكون، وهذا كله دور ظاهر، وأولى ما يتصور من ذلك أو لا هو الوجوب، لأن الوجوب ناكد الوجود، والوجود أعرف من المعدم، لأن الوجود يعرف بذاته، والمعدم يعرف بوجه ما بالوجود.

وربعاً نبه على مفهوم الوجوب بأنه استغناه الشيء بذاته عن غيره ، ويلزمسه عدم التوقف على الغير ، وعلى مفهوم الامكان . بأنه كون الشر، بحالة لا تستحق

<sup>(</sup>١) سقطت من الله، أ ٠

الوجود ولا العدم من ذاته و يلزمه الاحتياج في وجوده وفي عدمه الى الغيس و وجوده ولي عدمه الى الغيس و وجود الشيء وامكانه وامتناعه أمور معقولة وتحسل في العقل من اسسسناد المتصورات الى الوجود الخارجى وليست بموجودات في الخارج، وان كانسست زائدة في العقل على ما يتصف بها و

وأما بيان أن الإمكان ليس بتابت في الخارج . هو أنّ أمكان الشيء متقدم على وجوده في المقل ، فأن المكنات تمكن فتوجد ، لا أنها توجد فتمكن .

ويقع على المختلفات بمفهوم واحد ، وهو عرضي للماهية ، وهي موصوفة به ، فلا يقوم بنفسه ، ولا يكون نفس الماهية ، فلا يكون واجب الوجود ، والا لما افتقر الى أن يضاف الى موضوع ، فيكون ممكنا ،

اذن فامكان تعقل قبل وجوده . فليس امكانه هو • ويعود الكلام هكذا السي امكان امكانه . الى غير النهاية ، فيقضي الى السلسلة المهتنعة ، لاجتماع آحادها مترتبة • واذا قيل كذا هو ممتنع في الأعيان فليس معناه أن له امتناعا حاصلا في الأعيان.، بل هو أمر عقلي . بضمه الى ما في العين تارة ، والى ما في الذهـــــن أخرى ، وكذا نحوه •

وكل واحد من الإمكانُ والوجوب والامتناع ، اذا نظر في وجوده ، أو امكانه ، أو وجوبه ، أو جوهريته ، أو عرضيته . لم يكن بذلك الاعتبار امكانا أو وجوبــــا أو امتناعا ، لشيء ، بل كان عرضا في محل هو العقل ، وممكنا في ذاتــــه ، ووجوده غير ماهيته .

قالامكان(۱) وقسيماه من حيث هو ذلك ، لا يوصف بكونه موجودا ، أو غيسر موجود ، وممكنا أو غير ممكن ، قاذا ۱۲ وصف بشيء من ذلك ، لا يكون حينشسة

<sup>(</sup>١)ك وفالإفكار،

<sup>(</sup>۲) ك ماذاء -

أحد الثلاثة . بل يكون له امكان آخر ، أو وجوب آخر وامتناع آخر ، وكذا أمثاله والممكن قد يكون ممكن الوجود في ذاته . وقد يكون ممكن الوجود لشيء ، وكلما أمكن وجوده لشيء فهو ممكن الوجود في نفسه . ولا ينعكس ، فانه قد يكون ممكن الوجود لشيء . بل اما واجب الوجود لشيء كالزوجية للأربعة . أو ممتنع الوجود لشيء . كالمفارقات . والامكان للممكنات واجب ، والامكان للممكنات واجب والالامكن زواله . فانقلب الممكن واجبا . أو ممتنعا ، هذا خلف والامكان انها يعرض للماهية أذا أخذت . مع قطع النظر عن وجودها وعدم علتها

أما أذا أخذت مع شيء من ذلك امتنع عروض الامكان لها ٠ وكل واحدمن الوجوب والامتناع مشمرك بين ما هو بالذات . وما هو ( لُوحة ٢٦٩ ) بالغير ٠

وكل واجب بغيره ، أو ممتنع بغيره ، فهو ممكن في ذاته • ولا يلزم من كسون الوجوب مشتركا بين الوجوب بالذات . والوجوب بالغير ، كون الوجوب بالذات . مركبا ، لأنه لا يفتقر الى تعقل غير الذات ، بخلاف الوجوب بالغير المفتقر تعقل المي انفسياف تعقل الغير الى تعقل الوجوب •

وكان لا يلزم من كون الامتناع مشتركا بين الامتناع بالذات والامتناء بالفير . تركيب في المتنبع بذاته الذي يكون منفيا صرفا . والامكان محوج السنى السبب . اذ كل ممكن ، فان نسبة وجوده وعدمه الى الماهية على السوية ، ومساهذا شأنه فلا يتغصص أحد طرفيه على الآخر الا بمخصص . والعلم به فطري ولا يلزم من كونه فطريا ، الا يكون تفية أخرى أجلى منها عند المقل . لجواز أن يكون ذلك لأمر عائد . لا إلى التصديق بهما . بل الى أمر آخر ، كالتصورات اللازمة ذلك التصديق و عدم المكن المساوي الطرفين ليس تنيسسا معضا . اللازمة ذلك التصديق و عدم المكن المساوي الطرفين ليس تنيسسا معضا . وتساوي طرق وجوده وغدمه . ولا يكون الا في المتل .

فالتخصص عقلى ، وعدم العلة ليسلس بنفى محض ، وهو يكفي في التخصيص العقلي . ولكونه معتازا عن عدم المعلول في العقل يجوز ان يعلل هذا العدم بذلك العدم في العقل ، ويجب وحود الممكن عند وجود سببه المخصص . لأنه لو للسلم يجب وجوده ، فاما أن يستنم ، أو يمكن ، وكلاهما باطلان ،

أما الأول فلائه لو-امتنع وجوده لما كان ذلك الوجود مترجعا على عدمه ، فسلا . يكون مرجعه حاصلا ، مع أنه قد فرض حاصلا . هذا خلف ، وأما الثاني ، فلانه لو كان ممكنا ، لأمكن وقوعه مع السبب تارة ، ولا وقوعه أخرى .

قان توقف وقوعيه في احدى الحالتين على مخصص . لم يكن السمسيب المخصص ١٠٠ عاصلا . وقد فرضنا حصوله • وان لم يتوقف كان حصوله فسسي احدى الحالتين دون الأخرى تخصيصا لأحد الطرفين المتساويين على الآخر ، من غير مخصص ، وبطلائه بديهي

ولو جاز صيرورة أحد طرفي الممكن أولى به لذاته من الآخر ، ولا ينتهي السي حد وجود (۲) ذلك الطرف . للزم من ذلك محال ، لأن تلك الأولوية أن حصيلت للمية الممكن ، من حيث هي هي ، فهو باطل ، لانها مقتضية للتساوي ، فلواقتضت الأولوية لاجتمع النقيضان ، ولأنه لو حصلت الأولوية بالماهية ، فأن أمكن زوالها بسبب ، كان حصولها متوقفا على عدم ذلك السبب ، فلا تكون الماهية من حيست هي هي ، مم قطم النظر عن ذلك السبب ، مقتضية لها .

وان امتنع زوالها بسبب كانت حاصلة دانها ، فكانت الماهيسة واجبة الوجود دائما . فاستعال أن تعمل الاولوية بالماهية ، ولا تنتهي الى حد الوجوب . وأن لم تحصل للماهية من حيث هي هي ، بل كان حصولها لها بسبب من غيسسسر الانتها، الى حد الوجوب ، أمكن وقوعه مع السبب ولا وقوعه ،

ولو أمكن ذلك للزم من فرض وقوع الممكن محال ، على ما مر ٠

ثم اذا وقع التخصيص والترجيع عن سبب المكن ، ولم يجب طرقي المكسن المخصص عن ذلك السبب ، بل كان ممكنا مع السبب ، كما هو ممكن في ذاتمه ، اذ لا وجه لامتناعه عنه ، لعاد الحال في سبب ترجعه وتخصصه ، فلا يكون الذي فرض سببا مخصصا بسبب مخصص ، وهو ظاهر الفساد -

فظهر من هذا ، أن كل ممكن لم يجب عن علته . لم يوجد عنها . وكما يفتقــــر

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك

<sup>(</sup> ۲ ) ك دوجوب، ٠

المكن في وجوده الى السبب ، فكذلك هو مفتقر حالة بقائه الى السبب ، لأنسسه مبكن في حالة بقائه ، والا لزم انقلاب من الإمكان الذاتسي ، الى الامتناع ، أو الوجوب الذاتيين ، وذلك بديهى البطلان

واذا كان حال بقائه ممكنا . وكل ممكن يفتقر الى سبب . فالممكن حالة بقائمه يفتقر الى السبب • وتتمة البحث فيه يأتي عند الكلام في العلل ، أن شأه اللسسه تعالى •



# الفصل الخامس

### ف\_\_\_\_\_\_

### القبدم والحبدوث بمعنييهمنا أعنسني

## الزمانسسى والمكانسسي

الحدوث عند الجمهور هو حصول الثني، بعد عدمه ، في زمان مضى · والقــدم عندهم ما يقابله · وبهذا التفسير لا نتصور أن يكون الزمان حادثا . والا لكــــان وجوده مقارنا لعدمه ·

والخواص قد يطلقون لفظة الحدوث . ويريدون بها احتياج الشبي، الى غيره ، دامت حاجته اليه أو لم تدم . ويعبرون عن هذا الحدوث بالحدوث الذاتي .

والقدم المقابل له . لا يصدق الاعلى واجب الوجود فقط ، والذي يعقب .....ق الحدوث الذاتي . ويدل على أن اطلاق لفظة الحدوث عليه أولى اطلاقها علم ....... الزماني . هو أن كلا الحدوثين بعتم فيهما تقدم اللا وجود على الوجود .

والتقدم والتأخر يقالان بممان كثبرة . فانهما قد يكونسان بالزمسان . كالأب وابنه . أو بالذات كحركة اليد . وحركة المفتاح .

أو بالطبع ، كالواحد والاثنين ، أو بالمرتبة كالصف الأول والثاني ، أو بالشرف كالمعلم والمتعلم ( منه ) ١٠ . وكذلك المنع ، والفرق بين التقدم بالذات والتقدم بالطبع ، أن الذي بالذات يجب من وجود ( لوحة ٢٧٠ ) المتقدم وجود المتأخدر ، والذي بالطبع يلزم من عدم المتقدم عدم المتآخر ، ولا يلزم من وجوده وجوده ، بل ربالاً الأنم مع وجوده ، لا منه ، كتقدم صورة الكرسي عليه ، والذي بالمرتبسة

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

۲ ( ۲ ) أ «انها» ٠

فعنه رئبي طبيعي ، وهو كل ترتيب في سلاسل بحسب طبائعها. لا بحسب بب الاوضاع . كالموصوفات والصفات . والعلل والمعلولات ، والاجناس والانواع -

ومنه رتبي وضعي ، كالامام والمأموم ، ومن خاصية ما بالمرتبة أن ينقلــــب متاخره متقدما ، لا في نفسه . بـــل بحسب أخذ الآخذ .

والتقدم الحقيقي من هذا . هو ما بالذات وما بالطبع ، وكلاهما اشتركا في تقدم ذات شيء على ذات الآخر

والتقدم الزماني . وان كان أشهر ، فانه يرجع اليهما ، اذ التقدم والتأخر في الاب والابن بالقصد الاول . انما هو لزماني الشخصين .

واما لذاتيهما فبالقصــــ الثاني · وتقدم الزمان على الزمان ليس بالزمـــان ، اذ لا زمان للزمان . بل هو تقدم بالطبع كما سـياتي ·

والرتبي الوضعي يرجع الى الزماني أيضا ، وله مدخل فيه ، قاتا اذا قلنا : بلد كذا متقدم على بلد كذا ، معناه : أن زمان الوصول الى ما أخذ متقدما قبل زمان الوصول الى ما أخذ متأخرا ·

والرتبي الطبيعي هو أيضا يتعلق بالزمان ، فانه اذا وقع الابتداء من احسب الطرفين ، فليس ذلك الابتداء مكانيا ، بل انها هو بحسب شروع زماني .

والذي بالشرف قمجازي . قان الفضيلة لو لم تكن سببا لتقدمه في المجلس أو في الشروع في الأمور . لما سمى متقدما . فهو بالذات تقدم مكاني أو زمانسسي . والمكان يرجع الى الزمان ـ كما سبق ـ والزمان يرجع الى التقدم بالطبع .

فالذي بالزمان وبالمرتبة وبالشرف . كله يرجع اليه . فلا تقدم وتأخر بالحقيقة الا الذي بالذات أو الطبع . ويعمهما كون الشيء الذي يقال له متأخر محتاجا في تحققه الى الذي يقال له متقدم ، ويسمى ذلك التقدم والتأخر (١١) ، بحسسسسب استحقاق الوجود .

وأما • المع ، فليس كل شيئين ليس لهما تقدم وتأخر زماني ، هما معا ، فسمي الزمان • قال الأشياء التي وجودها غير زماني . وستعرفها . ليس بينها تقسدم

<sup>(</sup> ۱ ) «التأخر والتقدم. ·

وتأخر بالزمان ، ومع ذلك ، فليست معيتها زمانية ، بل اللذان هما بالحقيقة معا بالزمان ، وبجب أن يكونا زمانين ، كما أن اللذين هما معا بالمكان ، يجب أن يكونا مكانين ، على أنه لا يصبح وجود شيئين هما معا في المكان ، من جميع الوجسوه ، لكنه في الزمان جانز .

واذا قد تبين أن التقدم والتاخر الحقيقيين ، هما اللذان بحسب استحقاق الرجود ، فالذي تقدم لا وجوده على وجوده ، تقدما بالذات ، أولى بمعنى الحدوث من الذي نقدم عليه تقدما بالزمان .

لكن أنت تعلم أن حال الشيء الذي يكون للشيء ، باعتبار ذاته متخليا عسسن غيره . قبل حاله من غيره . قبلية بالذات . لأن ارتفاع حال الشيء ، بحسب ذاته ، يستلزم ارتفاع ذاته ، وذلك يعتضي ارتفاع الحال التي تكون للذات . بحسسب الغير ، ولا يلزم عكسه .

وكل موجود عن غيره ، فهو لا يستحق الوجود ، بحسب الخارج ، لو انفسرد عن ذلك الغير ، فكونه لا يكون له وجود ، قبله بالذات ، وذلك هو الحسدون الذاتي ، وهو أولى من الزماني ، الذي لا يمتنع أن يصير المتقدم فيه بالمرضيس متأخرا ، وهو هو بعينه ، بسبب أن المقتضي للتقدم والتأخر فيه أمر عارضيس ، بخلاف ما بالذات ، إذ المقتضي لذلك هو ذاته ، وليذا كان باسستحقاق الوجود ، والمحدث الزماني ، وان كان احتياجه إلى المؤثر ضروريا ، فليس العلمة في احتياجه اليه ، وهو حدوثه الزماني . ولهذا لو جاز أن يكون هذا المحدث واجب الوجود ، الله ، وهو حدوثه الزماني . ولهذا لو جاز أن يكون هذا المحدث واجب الوجود ، المستغنى عن غيره ، بخلاف ما آخذ في مفهومه الوجوب بالغير . فانه لايستغني عن طبيعة أخرى كون ذلك داخلا في منهومه ، وليس بداخل في مفهوم ما حدوثه طبيعة أخرى كون ذلك داخلا في منهومه ، وليس بداخل في مفهوم ما حدوثه زماني . وان كان لازما له ،

والحادث بهذا المنى لا تكون علته دائمة ، والا لكان وجوده عنها في بعضي الأحوال ، دون بعض تخصيصا من غير مخصص ، فلا يكون الإمكان اللازم لماهيسته كافيا في فيضانه عن واجب الوجود ، بل لابد من حصول شرط آخر .

فلهذا الحادث امكانان: أحدهما الإمكان العائد الى ماهيته . والآخر الاستعداد النام ، وهو سابق عليه سبقا زمانيا ، فاذن لابد لكل حادث زماني من سسسبق حادث آخر كذلك . ليكون كل سابق مقربا للعلة الموجودة الى المعلول . بعد بعدها عنسه .

ولابد لتلك الحوادث ، من محل ، ليتخصص الاستعداد بوقت دون وقسست ، وحادث دون حادث ؛ وذلك المحل مو المادة فكل حادث ( لوحة ٢٧١ ) زماني ، فهو مسبوق بعادة وحركة ،

وُهذا الاستعداد السابق على الحادث . يختلف بالقرب والبعد ، فانه ليسس استعداد العناصر . لأن بكون انسانا . كاستعداد النطفة لذلك .

واذا لم تستمد المادة لقبول الشي، لم يكن للفاعل قدرة على فعله ، كما ليس له قدرة على ايجاد الحياة في الحجر منلا . لعدم صلاحيته لها

والفرق بين هذا الاستعداد وبين الامكان ، أن الامكان لا يقتضي من حيث همو هو رجحان أحد طرفي الممكن ، وليس فيه قرب وبعد ، ولا هو أمر موجود فمسمي الخارج ، والاستعداد بخلاف ذلك كله

والحدوث بمعنييه: معنى مقبول هو صفة تحصل في العقل عند تعقل اللاوجود، والوجود المثر تب عليه في العقل ، فالمتصف به من الماهيات لا يكون موصوفيييا بالوجود وحده، فلا يكون موجودا في الخارج، من حيث هو كذلك، بل يكيون وجوده في العقل ،

فاذا أطلق بعد هذا الموضوع في هذا الكتاب لفظة العدوث ، أو العادث ، فانها يراد به الزماني . لا الذاتي ·



٠,

## القصل السادس

#### فسسسى

### العلسة والملسسول ومباحثهمسا

علة الشيء هي ما يتوقف وجود الشيء عليه (1 / أن كانت علة لوجسوده ، أو عدمه أن كانت علة لمدمه • وهي قد تكون تامة ، وقد تكون ناقصة ، والتامة هي مجموع ما يتوقف عليه الشيء ، ويجب بها وجوده •

والناقصة ، ما ليست كذلك ، ويدخل في التامة الشرائط ، وزوال المائع ، فان المائع ، فان التام (١٠ اذا لم يزل يبقي الوجود ، بالنسبة الى ما يفرض عليه له ممكنا ، واذا كانت نسبته اليه امكانية ، دون ترجع فلا علية (١٣) ولا معلولية ، وليسس هذا هو (١٠) مصيرا الى أن العدم يغمل شيئا ، بل معنى دخول العدم في العلية ، أن العقل اذا لاحظ وجوب المعلول ، لم يصادفه حاصلا ، دون عدم المائع ، وتقدم (٥) هذه العلة على معلولها ، هو تقدم ذاتى لا زماني ،

 <sup>(</sup>١) هذا مطابق لرأي ابن سينا اذ يقول: « وجود العلول متعلق بالعلة ، مـــن
 حيث هي على الحال ، التي بها تكون علة ، من طبيعة أو ارادة » \*

<sup>(</sup>۲) سقطت من آ

<sup>(</sup>۲) ا بعلة، ٠

٤) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٥) الدوتقديم،

غانصافها بالمؤثر به . لا يكون حال عدمها . والا لكان المعدوم علة تأمة للموجود . وبطلانه ظاهر .

ولا يكون حال وجودها أيضًا . لأن تأثيرها في المعلول حينئذ : اما في حسسال وجوده . أو حال عدمه . أو في حال ثالث لا يكون فيه مرجودا ولا معدوما .

اما الأول . فيقتضي مقارنة وجود العلة لوجود المعلول ، وهو خلاف المفروض ، ومم ذلك هو نفس مطلوبنا

وأما الثالث فهو حصول واسطة بين كون الشيء موجودا وكونه معدوما ، وهو بين البطلان ، وأن لم يكن أيجاب العلة للمعلول عبارة عن ذلك ، بل عن أمر آخر في الخارج يترتب عليه وجود المعلول ، فذلك المغاير لابد ، وأن يصدق عليه أنه في هذا الزمان يوجب المعلول في الزمان الذي بعده ، فيكون أيجابه لذلك المعلول أن الناء على ذاته ، فيقع الدور ، أو التسلسل ، في الايجابيات ، وستعلم بطلائهما واعطاء قوة (١ العلم المعلول في الزمان السابق ، يبقى بها المعلول فيما بسده

والكلام في بقائها مع انتفاء المرجع ، كالكلام فيبا عرضت له ، ومما يدل علسى ذلك : أن الممكن الوجود ، لا يخرجه وجوده عن الامكان الذاتي ، فلا يكون موجودا الا ووجوده مترجع بسرجع ما(٢٠) .

من الزمان ، فباطل . لأن تلك القوة لها وجود ممكن ، فيفتقر الى مرجع •

وانتفى الترجيع ان بقى وجوده راجعا لماهيته ، فماهيته مقتضية لوجـــوب الوجود ، فيستغني عن العلة في الحال ، وفيما مضى ، هذا خلف ، وان لم يبـق وجوده مترجعاً بماهيته فوجوده بغيره ، فمع انتفاء ذلك الغير ينتفى الترجيـــع والترجع به ٠

<sup>(</sup>١) سقطت من ١٠

<sup>(</sup>٢) سقطت من ١٠

فلم يبق الوجود لذلك المكن مترجعا ، فيترجع عدمه ، لانتفاء مرجع الوجود ، فلا يبقى موجودا . واذا لم يجب وجود ، المكن لذاته ، لا يستغنى عن المرجسع ، فلا يبد له ، ما دامت ذاته موجودة ، من أن يكون مرجع وجوده موجودا ، ولو لسم يكن تأثير الملة في المملول ، حال وجود المعلول ، لكان أما في حال عدمه ، ويكبون ذلك جمعا بين وجوده وعدمه . أو لا في حال وجوده وعدمه ، ويلزم من ذلك ثبوت الواسطة بسنهما .

ويجب أن تعلم أن الترجيع أن توقف على الزمان الثاني ، لم يكن المرجع الذي مو الملة التامة ، علة تامة ، وأن لم يتوقف كان اختصاص الترجيسيع به دون الزمان الأول . تخصيصا بلا مخصص ، ثم لو تقدمت العلة التامة على معلة لهسازمانا ، لزم حصول المرجع ، عند عدم الترجيع ،

والفطرة السليمة تأباد والبناء انما يبقى بعد وجود البناء مثلا ، لكون البناء انما هو علة لحركة الأجزاء ، وهو معلول ليس العنصر ، لا للبناء • وذلك فلسم يعدم مع بقاء النماسك المذكور •

وعلى هذا قياس غيره من امنلة ما يتوهم بقاؤه ، بعد عدم ما يظن علة تامة له • والشيء قد يكون له علة للوجود ، وعلة أخرى للثبات ، كما في هذا المثال • وقـــد تكون علتهما واجدة ، كالقالب المسكل للماء . المنقى الشكل بنقائه معه •

واذا عدمت علة الوجود قان لم يبق علة النبات، فلا تصور للوجود • وتأهيسير العلة في المعلول حال وجوده ليس معناه أنها تعطيه وجودا ثانيا ، بل معنسساه أن وجوده في حال اتصافه بالوجود ، اثما هو بوجود علته •

ولا يفتقر الموجود المعلول الى علته ، من حيث هو موجود ، كيف كسسان ، والا لكان الموجود الواجب الوجود مفتقرا الى علة . بل من حيث هو موجود ممكسسن ، كما مسسبق •

ولا تجتمع على المعلول الواحد بالشخص علتان تامتان . والالكان واجبا ، بكل واحدة منهما • ووجوبه بكل واحدة منها تقتضى استغناء عن الأخرى ، فلمسو وجب بهما معا . لاسنغنى عنهما معا . هذا خلف • ولأنه لو اجتمعا علية ، ووجب باحداهما ، فاما أن يكون لفيرها مدخل في العلية . أو لا يكون ، بأن كان مجموعهما هو العلة التامة . لا كل واحدة منهما .

وان لم يكن فلم تجتمع عليه العلتان المستقلتان • وأما الملول النوعي ، فسلا مانع في العقل من اجتماعهما عليه ، بمعنى أن يوجد بعض أفراده بعلة ، وبعضهما بعلة اخرى . كالحرارة ، التي يعلل(١) بعض جزئياتها بالنار ، وبعضها بالحركة ، وبعضها بالحركة ،

وذلك الغير اما وجودي ، أو عدمي ، فأن كان وجوديا ، فأما أن يختل عنسسه حصوله أمر من الأمور المتبرة في العلية ، أو لا يختل : فأن اختل فهو مطلوبنسا ، وأن لم يختل بقيت العلة التأمة ، مع عدم معلولها

وان كان عدميا . فاما أن يكون عدم العلة ، وهو المطلوب ، أو عدم ما عداهــا ، وهو بديهي البطلان ، عند التأمل ·

ومعلول الشي، لا يكون علة له من الوجه الذي به كان معلولا له . على جهسة الدوز ، سواء كان معلولا قريبا أو بعيدا ، لأن العلة متقدمة على المعلول بالوجود تقدما ذاتيا ، فلو كان المعلول علة لها ، لكان متقدما عليها بالوجود ، والمقدم على المتعدم على نفسه .

ولان الملول محتاج الى الملة ، فلو كان علة لملته ، لكانت محتاجة اليه ، فيازم احتياجه الى تفسه ، بمثل ما قلنا وذلك محال · وتسلسل الملل التامــة الى غير النهاية محال ، وكذا كل أمور مترتبة موجودة مما بالزمان ·

أما العلل فلأن المعلولات كلها وواحد واحد منها . لا تحصل موجودة الا بموجد، وذلك الموجد لا يكون منها . والا لِدخل في حكمها - ومن وجود كل واحد منها يعلم وجود ما قبله -

<sup>(</sup>۱) سقطت من ۱۰

وكثرة الوسائط لا تقدم في العلم بوجود علة أولى ، وأخر الموجودات (١٠ التي يعلم العالم بوجودها يدل كذلك على أول العلل ·

واذا كان حكم كل واحد من الملولات ، وحكم كل جملة منها حكما واحدا ، في الاحتياج الى الموجد ، فجميع الملولات محتاجة الى علة غير معلولة ، والا لكاتب من الجملة ، وفرضت خارجة عنها ، هذا خلف .

وبتلك العلة تنقطع السلسلة . وتتناهى • ومما يوضح ذلك إيضاحا • تبيسسن من هذا أن كل سلسلة من علل ومعلولات فكل واحد منها علة ، باعتبار ، ومعلول باعتبار ، فكأنهما جملتان متطابقتان في الخارج •

قاذا فرض تساويهما من جهة معلول واحد منها ، فلا بد ، وأن تكون جملسسة المملل زائدة على جملة المعلولات بواحد من العلل في الجانب الآخر ، الذي فرضس غير متناه ، لان كل علة لا تنطبق في مرتبتها على معلولها ، بل انما تنطبق عسل معلول علتها المتقدمة عليها بمرتبة •

ولولا زيادة مراتب العلل بواحدة . لارتفع وجوب التقدم والتاخر اللازمين للعلية والمعلولية ويلزم من ذلك انقطاع المعلولات قبل انقطاع العلل المقتفى لتناهيهما ، مع فرضهما غير متناهيين وكذلك الحكم في جانب التنازل السببي المهلولات ، فاتها هناك تتزايد على العلل بواحد ، بخلاف الجانب الأول ، فسللا يمكن وجود علل ومعلولات ، لا نهاية لها ،

وهكذا حكم جميع الأشياء ، التي تكون كلها موجودة ، في زمان واحد ، لهسسا ترتيب طبيعى ، كالموصوفات والصفات ، وما يجري مجراها ، واذا فقد أحسس الشرطين ، أعنى الوجود معا والترتيب لا ( لوحة ٢٧٣ ) يلزم الانطباق بحسسب المراتب في نفس الامر - فان معنى التطبيق ( فيها ) (١١ أن يفرض من بعض المراتب الى ما لا نهاية له ، بحسب فرضنا له كذلك جملة -

ومن المرتبة التي قبلها الى ذلك الجانب أيضا جملة أخرى ، وتقابل الجسيز،

<sup>(</sup>١) أ «الملولات» •

۲)سقطنت من ۱ -

الأول من هذه بالجزء الأول من تلك أن فالجملة الثانية أن صدق على أجزائها أنها بعالة لو أطبقت على أجزاء الجملة الأولى ، انطبق كل جزء من أ أجزاء أحسسه الجملتين على جزء من أجزاء الجملة الأخرى ، بحسب الترتيب ، كان الناقصسن مساويا للزائد ، وأن لم يصدق عليها ذلك نزم انقطاع الجملة الثانية ، من الجانب الآخر ، ضرورة وزيادة الأولى عليها ، بعرتبة واحدة فقط ، فتكون أيضا متناهية وهذا فلا يتأتى في جملة ليس الحاضر في الخارج الا بعضها ، أذ تكون الجملسة من الجملة هي غير موجودة في الخارج أصلا ، ولا في جملة ، الارتباط لبعضسسس أجزائها بالبعض ، في نفس الأمر ،

وان تصور فيها ارتباط بحسب الاعتبار ١٠ الذهني ، الذي لا يطابق أستسرا خارجيا ، لأنه في الأشياء المترتبة ، اذا انطبق على جزء من الزائد شيء في درجته ، استحال أن ينطبق عليه جزء آخر ينطبق على غيره .

فلا جرم يفصل في الزائد جزء لا ينطبق عليه شيء · وغير المترَّنبة لا يتصـــور فيها هذا البرهان ·

والعلة الواحدة بالواحدة الحقيقية ، التي هي من جميع الوجود . لا يجهوز أن يصدر عنها أكثر من واحد . اذ لو جاز صدور شيئين عنها لوجب اختلافهممسا بالحقيقة . أو بالشدة والضعف ، أو بأمر عرضي • والا لم يتصور اثنينيتهما • والعرضي نفسه لا بد . وأن يكون حقيقة غير متفقة بين الاثنين •

فما يصدران عنه يكون قد أفادهما ، وأفاد العرضي الذي اختلفا فيه ، فمفيدهما على كل تقدير ، لابد وأن يصدر عنه مختلفان ، اما بالحقيقة ، واما بالكم.....ال والنقص ،

واذا ثبت اختلاف المقتضي . ثبت اختلاف الاقتضاء الدال على اختلاف جهته - فانا نعلم بديهية أن المعلولات اذا تساوت نسبتها الى مفيد وجودها ، وجسب تساويها في نواتها ، وجميع أحوالها ، اذ لا يكون لأحدها من العلة . ما ليسسس للآخر . فكان يكون ما عو أكثر من واحد واحدا . لما علمت من استحالة الاثنينيسة

<sup>(</sup>۱) ك «اعتبار» ٠

من غير مميز يقم به الاختلاف ٠

واعتبر كيف أنا مع اختلاف الجهات فينا . لا تتكثر أفعالنا . إلا لتكثر اراداتنا وأغراضنا . وبارادة واحدة . واعتبار واحد . لا يحصل منها الاشمى واحد ولولا أن السلب يتوقف على ثبوت مسلوب ومسلوب عنه . وأن المالاتصاف يتوقسسف على موصوف وصفه ، والقبول على قابل ومقبول . لما أمكن أن يسلب عن الواحد أكثر من واحد . ولا يتصف موصوف بأكثر من صفة واحدة ، ولا يقبل قابل أكثر من مقبول واحد

"واتما جاز ذلك . لانه لا يكفى ثبوت المسلوب عنه ، والموسسوف والقابل و بخلاف صدور الشيء عن الشيء ، فانه يكفي في تحققه فرض شيء واحد . هسسو الملة ، فان معنى هذا الصدور غير معنى الصدور الإضافي العارض للعلة والمطبول من حيث يكونان . مقابل هذا هو كون العلة بحيث يصدر عنها المعلول ، وهسسو متقدم على المعلول ، وعلى الإضافة العارضة لهما ، وهو أمر واحد ، أن كسسان المملول واحدا ، أما ذات الملة أن كانت علة لذاتها أو حالة عارضة لها أن لم تكن لذاتها علة ، وإذا تكشر المعلول كان ذلك الإمر مختلفا ، ولزمه تكشر ذات العلمة كما مسسر

ويجوز صدور الأشياء الكنيرة عن الواحد الحقيقي ، اذا كان بعضها صادرا عنه يتوسط صدور بعض ، وباختلاف الآلات والقوابل والحيثيات والشـــــرائط ، لا يمتنع في العقل أن يصدر عن الواحد ما زاد على واحد ، ولكن ذلك لا يكون على الحقيقة صدورا الاعبا هو كنر لاعن واحد ، من حيث انه واحد -

وكل علة مركبة فمعلولها مركب أيضا ، اذ لو صدر البسيط من حيث همسو بسيط عن المركب ، من حيث هركب . فاما أن يستقل واحد من أجزاء ذلسسك المركب بالعلية ، أو لا يستقل عنان استفل بها لم يكن المعلول مستندا السسي الباقي ، والا لاجتمع عليه علتان تامتان . وإن لم يستقل واحد منها بذلك : فامنا أن يكون له تأثير في شيء من المعلول . أو لا يكون فان كان له تأثير في شيء من المعلول . أو لا يكون فان كان له تأثير في شيء من المعلول . أو لا يكون فان كان له تأثير في شسيء منه .

<sup>(</sup>١) سنقطت من أ -

لا في كله . لأن المفروض خلافه . كان المعلول مركبا لا بسبيطا ، وان(١) لم يكن لـــه ـــ . تأثير في شيء منه . فالاجزاء بأمرها . ان حصل لها عند الاجتماع أمر زائسسد هو المؤثر ، فذلك الزائد اما عدمي أو وجودى . فان كان عدميا لم يكن مستقلا بالتأثير . في وجود المعلول ، وان كان وجوديا : فهو اما بسبط أو مركب .

وان لم يحصل عند الاجتماع أمر زائد ، كان حالها مع اعتبار الاجتماع ، كحالها مع اعتبار الانفراد ، فلا يكون المجموع المركب مؤثرا في البسيط .

وفرض أنه مؤثر فيه ، هذا خلف ، ويلزم من هذا أن تكون علة كل حسادت مركبة لوجوب حدوث تلك العلة أيضًا ، والا لكان صدور الجادث عنها على تقدير قدمها في وقت دون ما قبله ، ترجيحا من غير مرجع ، فلو كانت علة الحسادث بسيطة للزم من حدوثها ، أن تكون علتها حادثة ، ومن بساطتها أن تكون علتها بسيطة ،

ر والعلة موجودة مع المعلول في الزمان ، لما مر . فيلزم وجود سلسلة غير متناهية من علل ومعلولات ، وقد سبق بطلانه •

وأما اذا لم تكن علته بسيطة . فوجود هذه السلسلة غير لازم . لجواز ان يكون تركب علته من أمرين : قديم وحادث •

ويكون الحادث منهما شرطا بعدمه بعد وجوده (۱۲) في وجود الحادث المطـــــول عن (۱۲) الملة القديمة ، والشرط جاز أن يكون عدميا ، فيكون جزء العلة التامية للحادث أمرا عدميا ، والجزء الآخر دائم الوجود ، فلا تجتمع أمور موجودة معا ، ولها ترتيب العلية والمعلولية الى غير النهاية ، لأن أحد جزئي علته شي، واحـــه مستمر الوجود ،

<sup>(</sup>۱) آوفان، ۱

<sup>(</sup>۲) انتان، -(۲) ك موجود، ·

<sup>( ۾ )</sup> آسمن، -

فان كان ذلك الشيء معلولا . فينتهى الى علة غير معلولة ، والآخر الحدادث ، وان لم يقف احتياجه الى حوادث أخرى ، عند حادث أول . فان تلك الحوادث ليس لها جملة موجودة . بل كل حادث منها مسبوق بحادث آخر سبقا زمانيا ، فسللا يمتنع عدم تناهيها . ولا كذلك لو كانت علة الحادث من حيث عو حادث حادثسة وسبطة . كما مر .

ويجب من هذا ألا يكون شيء من الحوادث واحدا حقيقيا ، بل لا بد ، وأن يكون فنه أثنينية من وحه ما -

وان كانت ماهيته الأصلية واحدة ، والعلة الفاعلة لشيء ، لا يجوز أن تكـــون قابلة . لما فعلته من الجهة التي كانت بها فاعلة ، لان جهة الغمل غير جهة القول . ولم كانا واحدا لكان كل فاعل قابلا لما فعل . وكل قابل فاعلا لما قبل بنفس الفعل والقبول .

قلا بد في ذاته من جهتين . لتقتضيا بهما ، بمثل ما مر ، في أن الواجد الحقيقي لا يصدر عنه اثنان ، والجهتان حيث تعددا في موضع ، فلا يصدر لهيدا . ولا يصدر لهيدا . ولا يصدح أن الملة يتساؤى ولا في موضع من المواضع . لان اتعاد الاثنين معال ، ولا يصبح أن الملة يتساؤى وجودها ، ووجود المعلول ثانياً ، والملسة لا تفتش في الوجود الى الملول . بل تكون موجودة بناتها ، أو بعلة أخرى -

والمطول يفتقر التي العلة ، والمعلول في ذاته لا يجب له الوجود ، وإنما يجسب له بالعلة ، فالتي وجود ذات العلم نظر لا يتناول ذات العلول ، وذات العلول فاذا نظر اليها موجودة فانها يتعلق مقيسه التي العلمة ، والمعلول يتعلق بالعلمة ، من حيث هي على الجهات التي بها تكون علمة ، من ارادة أو معاون ، أو أهر ينبغي ، أو انتفاء أمر (أ) لا ينبغي .

قاذا حصل الجميع فيجب ، واذا انتفى الجميع بانتفاء جميع الأجزاء ، أو انتفاء البعض ، فينتفي ، ومتى دام المرجع دام الترجيع ، قان كل ما لا يتوقف على غير شيء ما اذا وجد الشيء ذلك الشبيء . يجب وجوده والا توقف على غيره ، وقسيد

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

وضع أنه ما توقف على غيره . هذا خلف · وتنقسم العلة الناقصة الى ما يكسون جزءًا من المعلول ، والى ما لا يكون جزءًا منه ·

والبجز، اما الذي به الشيء بالفعل . وهو الصورة كصورة الكرسي أو السندي هو به بالقوة . وهو المادة . كالخشب له .

وما ليس بجز، منه اما ما به المعلول ، أي أنه الذي يفيده الوجود ، وهو الفاعل . كالنجار ، أو مالا حله المعلول ، وهو الفاية كالجلوس عليه ، أو ما فيه المعلسول ، وهو الموضوع والقابل كالجسم لهيئته ، أو ما هو خارج عن هذه الاقسام ، وهسو الشرط ، كالآلة وزوال المانع وغير ذلك ، وبعض المعلولات قد يفتقر الى كل هذه ، أو الى عدة منها ، وبعضها لا يفتقر الا الى العلة الفاعلية فقط ، كما ستتحققه ،

وكل واحد من هذه الملل قد يكون قريبا . وقد يكون بعيدا . وقد يكون عاما ، وقد يكون خاصا . وقد يكون كليا ، وقد يكون جزئيا . وقد يكون بالذات ، وقـــد يكون بالعرض . وقد يكون بالقوة ، وقد يكون بالفعل .

ومناله في الفاعلية مع تشمياكل في الأمثلة ، أن العفونة علة قريبية للحمى ، والاحتقان مع اذمتلاء علة بعيدة (١٠) ، والصانع للبيت علة عامة ، والبناء له علمية خاصة ، وهو كلى ، وهذا البناء له جزئى .

والطبيب يعالج علة بالسندات ، والكاتب يعالج ، أوا ؟! السستعمونيا تبرد ، الاستفراغه الصفرا، الحارة ؟ . أو مزيل الدعامة عن الحائط ، لسقوطه ، وسائس العلل المعدة جميع هذه علل بالعرض ، والبنا، قبل شروعه في البنا، ، علة لــــه بالقوة ، وعند مباشرته له علة له بالفعل .

والفاعل لا يعطي الوجود الا بعد تشخصه . لأنه لا يوجد الا وأن يكون شخصا . ولا يصدر عنه الوجود . الا اذا كان موجوداً ( لوحة ٢٧٥ ) . . .

وتآدى السبب الى المسبب ، اما أن يكون دائما ، أو أكتريا ، أو متساويا ، أو

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ·

<sup>(</sup>۲) آ دوه ۰

۲) أ «الحادة» •

أقليا • والذي يتأدى السبب اليه على أحد الوجهين الأولين ، هو الغاية الذاتية ، وعلى أحد الآخرين هو الغاية الاتفاقية • كمن خرج الى السوق ، لابتياع سلعـــة فقط ، فلقني غريمه ، فابتياع السلمة ذاتية ، وظفره بالغريم اتفاقية

والأمور الاتفاقية . انها هي كذلك بالنسبة الى من لا يعلم أسبابها • وأما اذا قيست الى مسبب الأسباب . والى الأسباب المكتنفة كلها ، فلا موجود بالاتفساق المتسبة •

والعلة الغائبة هي علة فاعلية للعلة الفاعلية ، وليسسست علة لوجود العلسة " الفاعلية ، والعلة الفاعلية علة لوجود الغائبة ، وليسست علة لعلية الغائبة ، بل هي علم الفاعل العائبة بالحقيقة ما هي متمثلة في نفس الفاعل ،كتمثل فاعل البيت الاستكتان به ، وهي العلة ،

وأما الواقع في الأعيان كالاستكنان به في الخارج ، فهو معلول الفعل لا علتـــه . اذ لا يوجد الا بعد وجوده ·

وليس من شرط الغاية الروية ، فإن الروية لا تجعل الفعل دائما به ، بل تعين الفعل الذي تختار من بين أفعال جائز اختيارها لكل واحد منها غاية تخصه ، فإن الفعل الفعل ، هي بالضرورة ، لا بفعل فاعل -

واعتبر بالكاتب الماهر لو روى في كتب حرف حرف ، لكان يتبلد ، وكسفا الضارب بالعود ، والزالق المعتصم بما يعصمه ، والمبادرة الى حك عضو من غيسر تفكر ولا ترو ، وغاية الفاعل بالاختيار تسمى غرضا ، وهو أخص من الغايسسة الملقة ،

وكل من فعل لغرض فهو ناقص الذات . لأنه ان فعل لمسالح ذاته فظاهر ، وان كان بحسب شي الماخر . فان كان صدور ذلك الشي عنه الى غيره ، ولا صدور عنه عنه الى غيره ، ولا صدور عنه أولى به ، عنه بمنزلة واحدة عنده . فلا يترجع على نقيضه ، وان كان صدوره عنه أولى به ، فسؤال اللم لا يزال يتكرر . حتى يبلغ ذات الفاعل . كما يقال لم فعلت كسمة ا ؟ فسؤال ليفرح فلان وان قيل : ولم طلبت فرح فلان ؟ فيقال : ان الاحسسان

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك

• :-----

فاذا قيل : ولم آثرت ما هو حسن ؟

ومبدأ الفعلان كانتشوقا تغيليا وحده ، فهوالجزاف ، كالعبث باللحية ، وازكان مع مزاج أو طبيعة ، فيو القصد الفروري ، كالتنفس وحركة المريض ، وان كسان تغيلا مع ملكة ننسانية داعية ، فير محوجة الى روية ، فهو العادة ، وان كسان المبدأ شوقا تخيليا ، وروية ، وتأدى الى الغاية ، فليس بعبت ،

فلا بد في هذه الاشياء كلها ، من شوق وتغيل ، حتى العبث باللعبي......ة والساهي والنائم يفعل فعلا ما . ولا يخلو عن تغيل لذة ، أو زوال حالة معلولة ، والتخيل شيء ، وبقاء الشعور بالتخيسل في الذكر شيء ، وبقاء الشعور بالتخيسل في الذكر شيء ، فلا ينكر التخيس لعدم انحفاظه في الذكر .

#### الفصل السابع

#### فسنسيى

#### الجوهسر والعرضسين وأحوالهمسا الكليسة

الذي قد اصطلح عليه في هذا الكتاب ، هو أن الجوهر ما قام بذاته(١)، والعرض ما عداء ، وقد يسمى ماهية(٢) ·

وأما في اصطلاح الجمهور ، فالجوهر ( هو )(٣) ماهية ، أذا وجدت في الأميان ، كان وجودها ، لا في موضوع ، والمرض هو ماهيه ، أذا وجدت كذلك فرجودها ، أنما هو في الموضوع ،

وعنوانه بالموضوع المحل المستقتى في قوامه ، عما يحل فيه • والكائن في المحل هو الكائن في شيء ، لا كجزء منه ، شائعا فيه بالكليبة • ولاده عصح مفارقته عنه ، فالموضوع آخص من المحل • وعلى هذا فبعض الجواهر تكون في محل ، ويسمى ذلك الجوهر صورة ، ويسمى مخله هيولي ومادة • فالموضوع والمادة داخلان تحت المحل ، والصورة والمرض داخلان تحسبت المحل ، والصورة والمرض داخلان تحسبت المحسال •

<sup>(</sup>١) ورد هذا التعريف للجوهر عند الأشعري في مقالات الاسلاميين ٢: ٨ ثم أورد رأيين آخرين هما : أنه القائم بذاته القابل للمتضادات ، وأن ما أحتمل الأعراض -

<sup>(</sup>۲) أوهيئة، ٠

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك٠

<sup>(</sup> ك ) في الأصل وعنوه • ك ، أ •

<sup>(ُ</sup>هُ) آ دفلاء ·

وقولنا : كذا فهو ١١٠ في كذا ، هو لفظ مشترك ، بين منان منتلفة ، فيسان كون الشيء في العركة ، وكيون الشيء في اللامان ، وفي العركة ، وكيون المجزء في الكل ، والكل في الأجزاء ، والخاص في العام ، ليس لفظه فسنسمي جميعها بمعنى واحد ،

فأن (٢) جمع ذلك الاضافة ، أو الاشتمال ، أو الظرفية ، فكل من هذه لـــه عدة معان أيضا ، فالشيوع ، والمجامعة بالكلية ، وعدم جواز الانتقال : في شرح الكائن في المحل ، هو قرينة ، يفهم منها المقصود بلغظه في المستعملة فيه ، ولا كجزء ، احترز به عن مثل كون اللونية في السواد ، والعيوان في الانسان .

وقد تبين أن مثل هذه ، ليست بأجراء على الحقيقة ، بل هي كالأجزاء . وقد خرج عن الجوهر بتفسيرهم ، ما ليس له وراء الانية ماهية . فسان قولنا اذا وجد كان لا في موضوع . لا يصدق الا على ما وجوده زائد علمسمى ماهيته . .

ودخل فيه كليات البواهر المرتسمة في الذهن ، فانها ـ وان كانت في العال في موضوع الا أنه \_ يصدق عليها أنها وجدت خارج الذهن لم يكسن وجودها في موضوع • على أن هذه في الحقيقة ، لا تنتقل بأعيانها ، مسن الذهن الى الخارج ، بل في ( لوحة ٢٧٦ ) الخارج معاثلة • وليس مسسن شرط المماثل أن يكون مماثلا من كل وجه •

والمرض وجوده في تعينه هو وجوده لمحله ، وليس أن يحصل له وجود ، ثم يلحقه وجوده في ملكها ، فسان كونها في الفلك ليس نفس وجودها ، اذ لا مانع عن توهم الشمس كائنة في غيره .

<sup>(</sup>۱)ك ډهو» ٠.

<sup>(</sup>۲) أ «وان» ·

<sup>(</sup>۲) ا دماهیة» ۰

ولما كان المرض بالاصطلاحين لا يتعقق وجوده الشخصي ، الا بما يعل فيه ، لم يمكن انتقاله عنه الى محل آخر ، ولا أن يوجد مفارقا له ، كيف كان :

ولهذا قيل في تعريفه : ولا تصبح مفارقته عنه ، وذاك لأن المعتاج في وجوده المشخص الى علة ، لا يمكن أن يعتاج الى علة مبهمة ، لأن المبهم لا يكون ـ من حيث هو مبهم ـ موجودا في الغارج .

وما لا يكون كذا لا يفيد وجودا خارجيا ، فالمرض اذن لا يتعقب المرض وما لا يتعقب أن ينتقل وجوده الا بمعل تمينه ، يتبدل بتبدله ذلك الوجود ، ولهذا يمتنع أن ينتقل عنه ، ويخالف حاله في هذا الممنى حال انتقال الجسم من حيز الى حيز ، لأن احتياجه الى الخير انما هو في صفة غير الوجود .

فانه معتاج في تعيزه ، لا في وجوده ، الى تعيز من حيث طبيعة العيز ، فلا يمتنع أن ينتقل من حيز بمينه ، الى حيز آخر يساوي العيز الأول في معنى الخير -

و هكذا اذا تمين حين الواحد بالنوع ، كان الواحد بالشخص من جملة ذلك النوع محتاجا الى أحد أجزاء حين ذلك النوع لا يمينه ، ولذلك أمكن أنتقاله الى حين آخر .

والهيئات لما كانت في المحل ففي نفسها الافتقار الى الشيوع فيه ، فيبتى الافتقار ببقائها ، فلا يتصور أن تقوم بنفسها ، ولا أن تنتقل ، فانها عند النقل تستقل بالوجود ، والحركة ، فهي جوهر لا هيئة .

فان الطبقة الواحدة من حيث هي تلك الواحدة بعينها ، لا تحتاج السي محل تارة ، وتســـتنني عنه أخرى ، وذلك ظاهر ، ويجب أن تعلم ، ان الانتقال الذي حكم بامتناعه غلى الهيئات ، انما هو الانتقال المســـتلزم لاستقلالها بالوحدة ، أو بالجهات ، أو بالحركة المكانية ، أو بما يجـــري

مجری هذه ۰

واما انتقالها بمعنى أن فاعلها يظهرها للحس ، أو لنيره في محل . تسسم يظهرها كذلك في محل غير ذلك المحل ، فلا يمتنع من هذا الذي قد قيل -ولم أجد برهانا على امتناعه -

واذا قيل: العرض، أو الهيئة قد عدم فالمنعدم اذا كانت العلة الفاعلية (له) ١١١ باقية، هو تعلقه بمحل ما مظهر له ٠ وأما تعلقه بفاعله فلسمه ينعدم، ولهذا جاز أن يظهر ١٢١ بمحل آخر - وقيام العرض بالعرض جائز، وهو كاستضاءة سطح الجسم، وكون البطع في الحركة •

ولكن لا بد من الانتهاء الى ما يقوم بالجوهر والعرض الحال في المحسل المنقسم ، فانه لا بد ، وأن ينقسم بانقسسام محله ، لأن كل واحد مسسن الأجزاء المفروضة في المحل أن لم يوجد فيها شيء من الحال ، لم يكن الحال حالا في ذلك المحل .

وان وجد فيه شيء: قاما أن يكون الحال بتمامه حاصلا في كل واحد من أجزاء المعلى ، فيكون العرض الواحد في الحالة الواحدة ، في أكثر من معلى واحد ، وهو باطل بالبديهية -

أو يحصل كل بعض منه في بعض من محله ، وهو يوجب الانقسام ٠

ويجوز قيام غير المنقسم بالمنقسم ، اذا لم يكن قيامه به ، من حيث هـ و منقسم ، بل من حيثية أخرى ، لا أنقسام فيها ، وذلك كعلول النقطة في الغط ، فانها تحل فيه لا من حيث هو خط ، بل من حيث هو متناه و وكذا حلول الغط في السطح ، والسطح في الجسم ، وكذا قيام الوحدة الفيــر العقيقية ، بالموضوع المنقسم ، فانها تقوم به من حيث هو مجدوع وكذلك الهيئة المسماة بالوضع ، انما تحصل في الأجزاء بعد صيرورتها جعلـــة

<sup>(</sup>١٠) سقطت من أ

<sup>(</sup>٢) ك ويظهره، ٠

واحدة ، والزاوية والشكل كذلك أيضا •

وليس هو خلول عرض واحد في معال كثيرة ، إنما هو خلول عرضين واحد ، في محل واحد ، ينقسم باعتبار غير اعتبار وحدته ، ولا يمتنسم هذا وأمثاله في الأمور الاعتبارية ، التي لا تحقق لها في الأعيان .

وينقسم الجوهر الموجود بالمعنى المصطلح عليه ، في هذا الكتاب ، السي أربعة أقسام ، والمرض الى مثلها - أما أقسام الجوهر ، فهي أنه اسا أن يجب وجوده لذاته ، وهو الواجب الوجود ، أو لا يكون كذلك وهو الممكن الوجود .

لأن ما ليس بواجب هو اما ممكن أو ممتنع • واذا كان١١ ليس بممتنع . لكون مورد القسمة ، ليس هو مطلق الجوهر ، بل الجوهر المقيد بكونسه موجودا ، فهو افن ممكن ، وكل ممكن : فاما متعيسي ، وهو الجسسم ، لاستحالة الجوهر الفرد ، كما ستملم • واما غيسر متحيسين ، ويسسمي بالروحاني والمفارق •

ولا يخلر أما أن يكون له تعلق بالجسسيم ، من طريق التدبيسر له ، والتمسرف فيه ، والاستكمال به ، وهو النفس والروح ، أو لا يكون لسنه هذا التعلق ، وهو العقل ٠

وربما يكون المفارق الواحد مفتقرا الى العلاقة الجسمية ، في بعضي أحواله ، ومستغتيا عنها في بعضها ، فيكون نفسا بالاعتبار الأولى ، ومتعقق صحة ذلك .

وأما إقسام العرض ، فهي أنه اما أن يتصور ثباته لذاته ، أو لا يتصور ثباته لذاتسه ، فاسسا أن يعقل دون النسبة الى غيره . أو لا يعقل دونها -

<sup>(</sup>۱) ك دواذ ليس،

(والذي يعقل دونها) ١٠١٠ فاما أن يوجب لذاته المسسأواة والتفاوت والتجرة (لوحة ٢٧٧) . أو لا يوجب فالذي يوجب ذلك لذاته ، مسسو الكم ، والذي لا يؤجبه هو الكيف . والذي (لا) (٢) يمقل دون النسبة الى غيره هو الاضافة ، والذي لا يتصور ثباته لذاته هو الحركسة واحترز بلفظة لذاته في الحركة ، عن الزمان ، فانه لا يتصور ثباته ، بسبب ٢٠ إنه مقدار الحركة ، كما ستعلم ٠

واحترز بها في الكم ، عن الذي يكون كما بالمرض ، كالذي هو موجود في الكم ، كالزوجية ، والاستقامة ، والأطولية ، أو الكم موجود فيسسه ، كالمعدودات ، أو حال في محل الكم ، كالبياض ، أو متعلق بما يعرض لله الكم ، كما يقال للقوة : أنها متناهية ، وغير متناهية ، بسبب كون المقوي ( علته ) 4 كذلك في المدة ، أو في المدة - وقد يكون شيء واحد ، كما في الذات ( وبالعرض معا ، كالزمان •

أما كونه بالذات فظاهر ، وأما كونه كما بالمرض ، فلتملقه بالحركة ١٠٠ المتملقة بالمركة ١٠٠

وعلى اصطلاح الجمهور ، في معنى الجوهر ( والعرض )(٧) ، يتغير هذا التقسيم ، لأن الواجب الوجود ، ليس بجوهر ، على تفسيرهم ، كمــــا .

<sup>(</sup>١) سقطت من ١٠

<sup>(</sup> ۲ ) سقطت من ك · ( ۳ ) أ دلسبب» ·

ر ؛ ) ، وتسبب، ( ٤ ) سقطت من ك ·

<sup>(</sup> ٤ ) سقطت من ك ٠ ( ٥ ) ك «بالدات» ٠

رُ ٦ ) ك وبالجملة،

<sup>(</sup> ۷ ) ستطت من ك ٠

ووجه تقسيم الجوهر عندهم ، ( أنه ) ١١٠ اما جسسهم ، أو أجزاؤه ، أو أمر غير ذلك -

والتسان الاولان يستونهما بالمباديء والتسميم الثالث بالمفسساري والروحاني ويقسمون الأول الى نفس المادة ، والى ما يقومها ، والسي ما يتقوم بهادى والأول هو الهيولي ، والثاني هو الصورة ، وهما جزءا الجسم ، والثالث هو الجسم .

وأما المفارق، فاما أن يتصرف في الماديات على الوجه الذي سبق، وهو النفس، أو ١٠٠ لا تتصرف فيها كذلك، وهو المقل • وتقسيم المرضي على الاصطلاحين متساو •

ويجب أن تعلم أن الكم: اما أن يمكن أن تفرض فيه أجزاء ، تتلاقسي على حد مشترك ، وهو المتصل ، أو لا يمكن ، وهو المنفصل

والمتمسل ان كان قار الذات ، أي يصبح ثباته ، فهونا المقدار ، والا فهو الزمان ، والمنفصل هو العدد • والأول يختص دون الأخيرين ، والأوسط يختص بأنه غير قار الذات ، دون الباقيين • وأن الكيف : اما أن يكسون مختصا بالكميات : كالتربيع والزوجية ، أونه عبر مختص بها •

وهير المختص : اما أن يمتبر من حيث هو استعداد لأمر ما ، أو لا يعتبر من حيث هو كذلك و المعتبر فيه أنه استعداد ، هو القوة ، واللاقسموة ، كالمصاحبة والصلابة ، وما يقابلهما

والذي لا يعتبن فيه أنه استعداد ، فاما محسوس بأحد العواس الخمس الظاهرة ، كملوحة ماء البحر ، وجمرة الغيل ، أو غير محسوس بأحدها ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من ۱۰

<sup>(</sup> ۲ ) العلماء ·

ز٣) [ دولاء -

<sup>(ُ</sup> عُ ) أ دو هو ۽ -

<sup>(ُ</sup>ه) ك دويه ٠

كمنحة المنتخاج ، وغضب العليم • ويعم الأولين كونهما لا يعتبن فيهسا الهما كمال جوهر ، بخلاف الثالث والرابع •

وللاضافة والحركة اقسام ، الأليق بها أن تؤخر عن هذا الموضع ، وهذا الذي قد ذكرته هو تقسيم حاصر لجميع الموجودات الخارجية ، بل ولجميع المفهرمات الذهنية -

ومن ههنا أن شاء الله ( تمالى ) ١٠ وبتوفيقه سبعانه ، أشرع في الكلام في كل واحد من هذه الأقسام ، وأحكامه ، مبتدئا بأخسها وأضعفها ، وهو أقسام الأعراض وجودتها واعتباراتها ١٢ ، مترقيا عنها إلى الأسلسرف فالأقوى ، من الموجودات الجوهرية ، وأذكر ١٢ ، بمسد الأعراض الأجسام ، ثم النفوس ، ثم العقول ، ثم أختم الأبواب بالكلام في حال الغنى المطلق القيوم ، الواجب الوجود ، جل جلاله ، وعز سلطانه و

<sup>(</sup>١) سقطت من ك٠

<sup>(ُ</sup> ۲ ) 1 دواعتبارتها» ۰

<sup>(</sup>۳) ا وقاذكر،

الباب الثالث

نـــــــى

أقسام الأعراضى الوجودية والاعتبارية



### الفصل الأول

#### فسسسسى

#### المقاديسر والاعسداد التسي يعمها جميعها كونها قسارة الذات

اقسام المقادير ١١ ثلاثة : خط وسطح وبعد تام ، وتسمى جسما تعليميا والغط هو طول وحده ، دون اعتبار عرض وعمق و والسطح هو طلول والعرضيان فحسب ، دون اعتبار عمق و والبعد التام هو الطول والعرضيان والعمق و

والفرق بين هذه المقادير وبين الجسم الطبيعي ، أن كل واحد منها قد يتبدل على جسم واحد ، مع أن ذلك الجسم بعالة لم تتبدل • والمتبدل غير ما ليس بمتبدل ، ألا ترى أن قطعة من الشمع مثلا أذا شكلت بأسسكال مختلفة ، كيف يزداد طولها تارة ، وينقص آخرى ، وكذا عرضها وعمقها، مع أن جسميتها هي هي ، في جميع الأحوال •

فكل من الغط والسطح والمدق عرض في الجسم ، فمجموعها ، وهسو البعد التام هو عرض أيضا ، اذ لا يتقوم جوهر بمجموع أعراض لا مقوم له:١٠ غيرها وليس لشيء من هذه الامتدادات وجود في الأعيان علسسى الاستقلال •

أما الخط ، فلأنه لو وجد عيبا ، لكان ما يلاقي منه جهة السطخ ، غيسر ما يلاقي الجهة الأخرى ، فينقسم في العرض ، والسطح ، لو وجد كذلك لكان الملاقى منه لجهة الجسم غير الملاقي منه للجهة الأخرى ، فينقسم في

<sup>(</sup>۱) أ المقسيدارة ٠

<sup>(</sup>۲) ا «لهـــا» ٠

العمق ، والبعد التام ، لو قام بنفسه ، دون مادة ، لكان هو الخلا السندي سيتحقق امتناعه ، ونعن اذا تعيلنا الثخن من غير أن نلتفت الى شيء من المواد ، كان ذلك بعدا تاما ، هو الجسم التعليمي .

واذا تغيلناه متناهيا (لوحة ٢٧٨) فقد تغيلنا سطعه • فاذا كان تغيلنا لسطعه • فاذا كان تغيلنا لسطعه ، من غير أن نلتفت الى شيء مما يقارنه في المواد من اللهـــون والضوء ، كان ذلك سطعا تعليميا • وعلى هذا القياس الغط التعليمي • والبعد التام يمكن أن يؤخذ لا بشرط شهره ، ويمكن أن يؤخذ بشهــرطا١١ لا بشهره •

وأما السطح والخط التعليميان ، فلا يمكن أحدهما بشرط لا شيء بل كما لا يتعصلان ٢٠ في نفس الأمر على الاستقلال ، فكذا في التخيل ، لأنا اذا تخيلناهما ، لا بد وأن نفرض للسطح أعلى وأسفل ، وللخط يمينا ويسارا ، فيكون المأخوذ الأول مع الجسم ، والثاني مع السطح •

ويدل على عرضية المقدار أنه لو وجد في الغارج مفارقا عن المسادة ، لكان كونه لذلك أما لذاته أو للوازمها أو لأمر خارج عنهمسا ، والأولان يقتضيان كون كل مقدار كذلك ، والثالث يقتضي كون الغني بذاته عسن المحل ، يصير معتاجا اليه بأمر جائز المفارقة ،والمعتاج اليه بذاته يصيسر غنيا عنه ، بأمر هذا شأنه ، وذلك معال ، لأنه ما للشيء بذاته ، لا ينفسك عنه بحال من الأحوال .

والسطح ليسن هو فناء الجسم فقط ، والا لم يكن قابلا للاشمارة ( الحسية ) ٢٠ بل هناك أمور ثلاثة : فناء الجسم في جهة معينة ، وليسسن بعدم محض ، بل عدم أحد أبعاد الجسم ، وهو عمقه ، ومقدار ذو طبول

<sup>( 1 ) [</sup> دلشرطه ۰

<sup>(</sup> ۲ ) [ ويحصلان» 🕙

<sup>(</sup> ٣ ) سقطت من ك ٠

وعرض فقط ، وأضافة تعرض للفناء ، فيقال لها بحسبها نهاية ذي نهاية •
 والإضافة عارضة لها متأخ ة عنها •

وكون الشيء نهاية لقابل الأبعاد الثلاثة المتقاطعة على زوايا قائمة . . يقتضي كونه قابلا لفرض بعدين منها فقط • وكميته انعا هي باعتسار كونه مقدارا لا غير •

وكونه سطحا . هو باعتبار ملاحظة البعديين اللذيين هما : الطبول والعرض ، مع عدم ملاحظة البعد الثالث ، وهو العمق • وانميا قييييد التقاطع بكونه على زوايا قائمة . ( لانه ) ١٠ لو لم يتيد بذلك ، لامكن فيسمى السطح تقاطع أبعاد لا تنحصر ، فضلا عن الجسم •

واما كونه على الزوايا القوائم . فلا يمكن أن يزيد في الجسم على ... تلانة . ولا في السطح على بعدين . اذ الزاوية ٢ القائمة هي التي تحسسدت من قيام خط مستقيم على خط مستقيم ، ولا ميل فيه الى أحد الجانبين . فان مال الى احدمما ، فالتي عي أصغر من قائمة ٢١ حادة ، والتي هسسسي اكبر منها منفرجة ، وذلك ظاهرة عند التأمل .

وحال الغط في كونه يتناهى به السطح ، على قياس حال السطح ، في كونه يتنامى به الجسم •

والعط يتناهى بنقطة ، وليست النقطة من المقادير ، ولا من الكميسة ، الا ليس يمكن أن يفرض فيها شيء غير شيء ، وقو معنى قبول التجسسوة الذي هو من خواص الكم ، وانما المقادير بأسرها تتناهى بها ، وتعسرف بأنها شيء ذو وضع ، لا ينقسم • "

ويكون ١٤ التقامع المذكور على زوايسا قوائسم ، دليسمل عسلي أن المقاديسسر ،

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup> ٢ ) أوالزوايا» -

<sup>( - )</sup> ك والقائمة ،

<sup>(</sup>٤) أ وكون ، ٠

لا تزيد على الثلاثة ، التي هَيْ : الخط أو السطح والجسم التعليمي ، اذ لا يمكن الزيادة على امكان فرض أبعاد ثلاثة بهذا الشرط ، ولهذا عبرت عن الجسم التعليمي في هذا الكتاب بالبعد التام ٠٠٠

والعدد هو الكم المنفصل ، أذ ليس لأجزائه أمكان حد مشترك يتلاقب عنده ، ولو قرض في نوع من العدد كالسيمة آحاد مرتبة فيهيا واحسيد متوسط ، وعلى الجوانب آحاد بطلب نوعيته الواحدة الكائنة قبل هــــذا الترتيب . ثم اذا فرض منها واحد بين اثنين يكون له طرف الى كــــل واحد فنقسم ، فتكون أحاده أمور(١) منقسمة : اما اجسسام او سطسسوح منفار ٠

وبالجملة تكون كميات متصلة في انفسيها ، وتعرض لها الوحسدة والمددية • وكلامنا في الكم المنفصل بالذات ، لا فيما يعرض له الكسم المنفصل ، فيكون كما منفصلا بالمرض ، فإن الذي يعرض له ذلك ، قسيد بكون جوهرا ، وقد يكون مقدارا ، أو غيرهما ٠ فالمدد من حيث هو عدد، لا حد مشترك فيه ، ولا امكان لأن يفرض فيه ترتيب ووسط وطرف •

ولا اولؤية لبعض آحاد العدد بالوسطيـــة ، ولا(٢) بالطرفيــة مـــن بعض • ولس ﴿ غَيرٍ) (٢) العسمد كما منفصلا ، لأن قوام المنفصل من المتفرقات ، ( الني هي مفردات )<sup>(ي)</sup> ، والتي هي أحساد ، فإن أخيد الواحد ، من حيث هو والحد فقط ، لم يكن حاصل من اجتماع أمثاله الا العدد ٠

وان أخذ من حت انه<sup>رو)</sup> انسان او حجر او غير ذلك ، لم يمسكن اعتبار كونها كميات منفصلة الاعند اعتبار كونها معدودة بالأحاد التي فيها ، فهي انما تكون كميات منفصلة بالحقيقة ، لكونها معدودة بالوحدات التي فيها

<sup>(</sup> ۱ ) أ «أسور» · ( ۲ ) ك «لا» ·

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك٠

<sup>(</sup> ٤ ) سقطت من ك -

<sup>(</sup> ص ) أ دهو» •

فاذن كمياتها المنقصلة ، ليس الالعدديتها لا غير • والبرهان على كـــون العدد عرضا ، هو أنه متقدم بالوحدات التي هي أعراض •

ومجموع الأعراض لا يكون جوهرا + وعرضية الوحدات يدل عليها أن وحدة الجوهر مساوية لرحدة العرض في مفهوم كونها وحدة ، فذلــــك المفهوم أن كان جوهرا ، استحال حصوله في المرض ، لأن الجوهر لا يوجد في العرض ، وأن كان عرضا لم ١٠ يمتنع حصوله في الجوهر ، فوجب الجزم بكون الوحدة عرضا .

وظاهر أن الوحدة ، وأن كانت ببدأ العدد ومقومة له ، فليسبت بمسبدد ولا كم ، أذ التعريف لهما لا يصدق عليها ، بل أقل العدد ( لوحة ٢٧٩ ) اثنان ، وهو الزوج الأول - ونسبة الوحدة إلى العدد ، ليست كنسسبة النقطة الى الخط ، لأن الوحدة جزء العدد ، والنقطة نهاية الخط ، وليست يجزء منه ، والا لزم تركب الخط من النقطة ، والسلطح من الخطوط ، وللجسم من السطوح - وهذا هو معنى تركب البسم من الجواهر الأفزاد ، واستعلم ذلك ، وامتناعه -

وكل نوع من أنواع العدد له وحسدة ما ، باعتبارها يكون له لوازم وخواص ، مثل الزوجية والفردية والمنطقية والأضمنية ، وغير ذلك مما يشتمل عليه علم الأرثماطيقي ، وهذه الغواص معتنمة الزوال .

واله اعتبار كثرة ، وخصوصية تلك الكثرة هي نوعيته التي هي (٢) بها هو ، فليس العدد مما لا حقيقة له مطلقا - وكيف يكون لما لا حقيقت له ، لا في الخارج ولا في الذهن خواص ولوازم ومناسبات عجيبة ، قد أفراد لها علم ، وفرع منه فروع - فهو مما له حقيقة في الاعتبار الذهني ، وان لم يكن له حقيقة زائدة في الوجود الخارجي كما سبق -

<sup>1.) [ 444 ]</sup> 

<sup>(</sup>۲) ت دهي، ۲

وكل نوغ من أنواع العدد ، فأنبأ يتقوم بالوحدات التي تبلغ جملتها ذلك النوع ، وتكون كل واحدة من تلك الوحدات جزءا من ماهيته .

قاما الأعداد التي فيه ، فليست مقومة له ، مثلا : العشرة ليست متقومة بالخمستين ، فانه ليس تقومها بذلك أولى من تقومها بستة وأربعة ، أو سبعة وثلاثة ، أو ثمانية واثنين • ولو كان أحد هذه مقوما ( لها ) ١٠٠٠ لكان كافيا في تقويمها ، ومن المعال أن يكون للشيء أمور كل واحد منها كافي في تقومه ، فتكون العشرة من تسعة وواحد ، أو من نوعين من العدد ، انسا هو من خواصها ولوازمها الغارجة عن ماهيتها •

فاذا عرفت بأنها عدد مركب من عدد كذا ، وعدد كذا ، فهو رسم وتنبيه الاحد ٠

وحال النوع من المدد في وحدته باعتبار ، وكثرته باعتبار آخر ، كعال المقدار في وحدته من جهة الاجزاء التمسي فيسه بالقسوة •

<sup>(</sup> ۱ ) سقطت من أ وزادت منها بعد «كافيا» -

# الفضل الثاني

#### فسسسى

#### الكمية غير القسارة وهي الزمسان

اذا فرضنا ثلاثة أجسام متعركة ، على ثلاث مسافات مما ، كثلاث كرات مساوية ، (و) (١٠ يعركها ثلاثة أشخاص الى جهات مختلفة : (و) (١٠ احداها أسرع ، والأخرى أبطأ ، والثالثة متوسسسطة بينهما وابتدات بالعركة مما فتعركت السسريعة مثلا دورتين ، والبطيئة دورة واحدة ، وانتهيا مما ، والمتوسطة كفت عن العركة قبلهما ، ودارت دورة واحدة والسريعة والبطيئة ، اشتركتا في الابتداء والانتهاء مما ، وتخالفتا في السافة ،

والمتوسطة شاركت البطيئة في المسافة ، ولم تشارك السسريعة فيها ، فتكون السريعة خالفت البطيئة ، والمتوسطة في المسافة ، وشاركت البطيئة في شيء به خالفت المتوسطة ، وذلك الشيء هو المعرك ، ولا المتحسرك ولا الحركة ، الا ما يتعلق بها من المسافة والسرعة والبطء ، لأن محرك كسسل واحدة غير محرك الأخرى ، والمتحرك غير المتحرك الآخر ، ولا متعلقسة بها وبينها معية تتساوى في البعض منها ، وهي ما منه ، وما اليه ويشترك الكل في شيء منها ، وهوا؟ المدة والزمان ، واشترك الثلاثة، ما

<sup>(</sup>۱) سقطت من ۱۰

<sup>(</sup>۲) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) ادمی

<sup>(</sup>٤) أ والثلاث،

في قطعة منه ، واثنان في الكل •

فهذه المدة والزمان أدركت ملحوظة بالذهن ، ولا تساوي جزءها كلها كما في ساتر المقدرات ، فإن الكرة السريعة لا يمكن أن تتحرك في تلسسك المدة ، بتلك السرعة ، أكثر من الدورتين ، ولا أقل ، ولا البطيئة في المدة المفروضة يمكن أن تتحرك مثل حركتها ، ولا أكثر •

وانية الزمان ظاهرة بهذا التنبيه ، لكن ماهيته خفية • ومما ينبه على انيته وماهيته أن القبلية التي لا تجتمع مع البعدية ، وهي السابقة على وجود الحادث ، ليست نفس العدم ، فإن العدم قد يكون بعد ، كسا يكون قبل ، ولا هي ذات الفاعل ، فإنسه قد يكون قبل ومع وبعد •

فهي شيء آخر لا يزال فيه تعدد وتصرم ، على الاتصال ، فهو متعسل في ذاته غير قار الذات ، فانا لو فرضنا متعركا يقطع مسافة ، يكسسون حدوث حادث ما مع انقطاع حركته ، فيكون ابتداء العركة قبل هسسندا العادث . ويكون ابتداء العركة وحدوث العادث قبليات وبعديات متصرمة ومتعددة . مطابقة لاجزاء المسسافة والعركسية . فتكون هذه القبليسات والبعديات متصلة اتصال المسافة والعركة .

فالشيء الذي هو غير قار الذات السابق على العادث المتصل اتصسال المقادير ، هو الزمان ، وليس مفهوم غير اتصال الانقضاء والتعدد • واذا لم يفرض الذهن في هذا الاتصال تجزؤا بالفمل ، فلا تقدم فيه ولا تأخر • والأجزاء المفروضة فيه لا يفرض لها تقدم وتأخر ، بل تصور عسدم

والأجزاء المفروضة فيه لا يفرض لها تقدم وتأخر ، بل تصور عسدم استقرارها المستلزم لتصور تقدم وتأخر هو حقيقة الزمان . فالتقسدم والتأخر لاحتان له لذاته . ويلحقان غيره بسببه . وذلك الغير هو كل ماله حقيقة . غير عدم الاستقرار يقارنها عدم الاستقرار . كالحركة وغيرها فلا نحتاج أن نقول : اليوم متأخر عن أمس ، لأن (لوحة ٢٨٠) نفسسر مفهوميهما يشتمل على معنسسى هذا التأخر ، بخلاف العدم والوجسو وغيرهما

ولو كان ما ذكرناه تعريفا حديا أو رسميا للزمان ، لكان قد أخذ الزمان في نفسه ١١١ ، فانه لا يصبح تصور المعية والقبلية والبعدية ، الا مع تصور الزمان فلا يؤخذان في تعريفه ٠

وكذا العزكة الســـريعة والبطيئة المذكورتان في التنبيه المذكور أولا لا يؤخذ في تعريفه (١٠) ، لأن السريعة هي التي تقطع مسالمة أطول في زمان ( مساو أو )(١) أقصر ، وتقطع ( مسافة )(١) مساوية في زمان أقصر .

والبطيئة على الخلاف من ذلك ، فالزمان مأخوذ في تعريفهما ، بل ماقيل ههناده؛ يجرى مجرى المنبهات حسل حقيقة الزمان .

والقبلية والبعدية ، اذا أخذا من حيث يقعان في زمان معين ، كـــان حكمهما حكم غيرهما ، في لحوق قبلية وبعدية أخرى ، يعتبرهما الذهن به٠

ولا ينقطع ذلك الا بانقطاع الاعتبار الدهني . وهما اضافتان يجب وجود معروضيهما في العقل معا ، لا في الغارج كذلك ، وهما من الأمسور الاعتبارية ، لا الغارجية • ولا يغتصان بزمان دون زمان ، بل يعسسح تعلقهما في جميع الأزمنة •

واذ قد ثبت أن قبلا قد يكون أبعد من قبل وأقرب منه ، فالقبليات لهما مقدار ، وهو غير ثابت ، كما عرفت - فلا يكون مقدار الجوهر، أو هيئة يتصور ثباتهما ، فهو مقدار لهيئة ، لا يتصور ثباتهما ، وهي الحركة -

قماهية الزمان أنه مقدار العركة ، لا من جهة المسافة ، بل من جهسة التقدم والتأخيير ، اللذين (1) لا يجتمعهان وأنت تعلم من تأخيرك لامسر ،

<sup>(</sup>۱) وفي حده، ٠

<sup>(</sup>٢) أولا يمكن أخذهما في تعريفه، ٠

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup> ٤ ) سقطت من ك ٠

<sup>🤄 🕻 (</sup>الى مهنا) 🕛

<sup>(</sup> ١٠) ك واللذان، ٠

الجديد في الحكمة

اذا أدى الى فوات ما يتضمن تقديمه ، أن أمرا ما قد فاتك ، وذلك الفائت هو الزمان •

وتعلم أنه مقدار حركة بما يرى من التفاوت ، وعدم الثبات والفطرة السليمة ، يستغنى بهذا في اثبات الزمان ، وبيان ماهيته عن جميع ما مسر من التنبيهات غليهما -

ومن الأال يستغني فلا بد له من التنبيهات السابقة · وقد عبسر عسسن الزمان أيضا بأنه اعتبار التقدم والتأخر والقبلية والبعدية في الأسسور المودة والمقدرة في الوهم ·

وتعتبر القبلية والبعدية بالنسبة الى الأن الوهمـــي الدفعي ، ( وهـــو ) (٢٠ الزمان الذي حواليه ، فالأقرب من أجزاء الماضي اليه بعد ، والأبعد قبل ، والمستقبل يخلاف هذا -

ولا مبدآ زماني للزمان ، والا لكان له قبل لا يجتمع مع بعده ، وليس ذلك القبل تنسسس الدم (۱) ، ولا بأمر ثابت يجتمع مع بعده ، وليسسس أيضا قبلية زمانية ، فيكون قبل جميع الزمان زمان ، وهو معال ويقريب (۱) من عذا يتبين الا مقطع زمانسي له ، اذ يلنزم ان يكون لبه بعد ، وبعده ليس عدمه ، اذ قد يكون العدم قبل ، ولا شيء ثابت ، كما سبق ، فيلزم أن يكون جميع الزمان شيء منه ، فلا ينقطع ما فرضسس انه قد انقطع ، هذا خلف .

ولا يلزم من هذا ، كون الزمان واجبا لذاته ، انما كان يلزم ذلك ، لو لزم من فرض عدم المحال ، كيف كان ، أما اذا لزم المحال من فرضس عدمه قبل ثبوته ، أو بعد ثبوته ، لا مطلقا ، لم يلزم وجوبه بذاته ·

<sup>(</sup>١) آ دلمه ٠

<sup>(</sup>٢) سقطت من ١٠

<sup>(</sup> ٣ ) ك والقبلية» ·

<sup>(</sup>٤) أ ويقرب» ·

والآن في الزمان كالنقطة في الخط ، وهو طرف موهوم بين الماضيي والمستقبل ، به متصل أجزاء الزمان بعضها بيمض .

واذ ليس للزمان طرف فلا يوجد لهذا الآن ، الا في الذهن • وكمسا أن النقطة ليست مقومة للغط ، كذلك الآن ليسس مقوما للزمسان ، وسيتحقق ذلك فيما بعد ، فهو عرض حال في الزمان ، هو حد مشسترك بين ماضيه ومستقبله • والماضي ليس بمعدوم مطلقا ، بل معدوم في المستقبل ، والماضي ليس بمعدوم مطلقا ، بل معدوم في المستقبل ، والمستقبل معدوم في الماضي ، وكلاهما معدوم في الآن •

وليست المسافة وحدما هي السبب في التقدم والتآخر ، اللذيـــن فــــي الزمان ، والا لما كانت المسافة الواحدة تقع فيها حركة متقدمة ومتأخرة، بالتعاود ، بل للمسافة مدخل ما في ذلك ، وهو ظاهر • وقد قسم الزمان الى أجزاء من السنين والشهور والأيام والساعات ، وغير ذلك •

وأجزاء الزمان الدائم هي جزئيات الزمان المطلق ، ولا يتقدم جيزء مفروض من الزمان على جزء أخر منه ، تقدما زمانيا ، بل يتقدم عليه بالطبع • والسابق منهما شرط معد للاحق ، لأنك ستعلم أن الحركات هي سبب (حدوث)<sup>(1)</sup> العادت ، والحركسة حادثة وكل حسادث لسه علسة حدوث من الحركات ، فالحركة كذلك • فيقدم جزء من الحركة علسى جزء أخر طبيعي ، لا زماني •

وليس بعض أجزائها أولى بالعلية من بعض ، بحسب ماهيتها ، بسل الأولوية بحسب أمر خارج من فاعل محرك وقابل ، هو أجزاء المسافة وتمين المراد بالتقدم الطبيعي ، بسبب الفاعل ، وجزء أخر مسسن المسافة ، والوصول الى ذلك الجزء أيضا ، بسبب المسسسافة ، والجزء الأخر ، ومعية ما هو في الزمان للزمان ، غير معية شيئين يقعان فسي زمان واحد ، لأن الأولى تقتضى نسبة واحدة ، لشيء غير الزمان الى

<sup>(</sup>۱)سقطت من ك

المؤمان ، هي متى ذلك الشيء · والأخرى تقتضي نسبتين تشتركان في منسوب اليه واحد بالعدد ، هو زمان ما ·

وكما تقدر العركات بالزمان ، كذلك يقدر الزمان بالعركة ، كما يدل المكيال على المكيل تارة ، والمكيل على المكيال أخرى ، وكذا تدل المسافة على العركة (لرحة ٢٨١) ، و العركة على المسافة ،

ويكفي في تعقق النرمان حركة واحدة ، ولا أي حركة ، بل العركسة التي لا بداية لها ، ولا نهاية ، لتكون حافظة له ·

وكما أن المقدار الموجود في جسم يقدره ويقدر ما يعاديه ويوازيه ، كمقدار مسطرة ، كذلك مقدار العركة الواحدة ، وهي العركة التسيي يقدر بها الزمان ، بقدر منها ١١٠ سائر العركات .

وكما ليس يجب أن يكون ذلك المقدار في المسطرة متعلقات بالمقدر والمقدر، كذلك هذا المقدار يكفي في تقديره لسائر العركات ، أن يكون مقدارا لعركة واحدة ويكون الزمان غير قار الذات ، فلا يكون شيء منه حاضرا و وكل ما هو علة للزمان تامة كانت أو ناقصة ، فلا يكون في الزمان ، ولا معه ، اللهم الا في التوهم ، حيث يقيسس الوهم هسذه الأشياء الى الزمانيات .

واذا قيل السكون في الزمان ، أو مقدر به ، فهو تبوز · فمعنى أنه لو كان الساكن متحركا ، لكان مقدار حركته كذا ، والجسم اذا قيل في الزمان ، فانما هو من جهة حركته ·

ونسبة الزمان الى العركات ، كنسبة الدراع الى المدروعات • وكونه مقدار للعركة ليس بأمر زائد على العركسة في الأعيسسان قائم(٣) بها ، انسا هو زائد بحسب الاعتبار الذهني ، من حيث يلاحظ الذهن كون الحركات

۱) ك وبه» ·

<sup>(ً</sup> ۲ ) ك دمتعاقبا، ٠

<sup>(</sup>٢) وقائماه

متشاركة في كونها حركة ومختلفة في مقاديرها ، التي هي أزمنتها ٠

وكما أن المقادير القارة الذات تشاركت في المقدارية ، وزاد بعضها مسلى بعض ، ولم يلزم من ذلك أن تزيد بعض ، بأمر وراء القسدار ، فكذا الحال في الزمان بالقياس الى الحركة

ولا ينتسب الى الزمان شيء بأنه حاصل منه ، الا اذا كان ذلك الشيء من الاشياء التي فيها تقدم وتأخر (و) (1) ما ما ما ومستقبل . وابتسداه وانتهاء وذلك هو الحركة أو ذو العركة ، فإن كل أمر زماني له متى . ويصح عليه الانتقال في متناه ، وما هو خارج عن هذا ، فإنه يوجد مسلح الزمان لا فسيسه .

وهذه المعية أن كانت بقياس ثابت إلى غير ثابت ، فهو الدهـر ، وأن كانت بقياس ثابت ألى تابت . فأحق ما يسمى به السنـرمد ، وحـذا الكـون أعني كون الثابت مع غير الثابت ، والثابت مع الثابت ، بازاء كـسـون الزمائيات في الزمان ، وتلك المعية ، كأنها متى للأمور الثابتة ، م

ولا يتوهم في الدهر ، ولا في السرمد امتداد ، والا لكان مقدار الحركة والزمان كمعول للدهر ، والدهر كمعول للسحيريد ، فأنه أولا دوام نسببة علل الأجسام الى مبادئها ، ما وجدت الأجسام ، فغيلا عن حركاتها ولولا نسبة دوام الزمان الى مبدأ الزمان ، ما تحقق الزمان ، ودوام الوجدود في الماضي هو الأزل ، ودوامه في المستقبل هو الأيد ، والدوام المطلق يعلم الدهر والسرمد .

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٢) آ والدُمرة -



#### الفصل الثالث

## ما لا يعتبر فيه من الكيفيات أنه كمال جوهـر ، وهو ما يختصـن وما يعتبـر فـه أنه اسـتعداد فعسـب

وينقسم هذا النوع إلى ما يكون معتصا بالكمية المتصلة ، والى ما يكون معتصا بالكمية المنفصلة ، والمعتصلة اما شكل وحده أو غيره وذلك الغير اما مركب مع الشكل كالحلقة ، أو غير مركب معها) ، كالاستقامة .

والذي يعتمن بالكميات المنفسلة ، هو كالزوجية والفردية ومعنى الاستقامة في الخط كونه بحيث اذا فرض عليه نقط ، كانت في سمت واحد أي لا يكون بعضها أرفع ، وبعضها أخفض -

وقد يعبر عن النط المستقيم بأنه الذي تنطبق أجزاؤه بعضها علمسى بعض ، على جميع الأوضاع ، بغلاف المتعني ، فأنه ربعا انطبق قوسان اذا جعل مقمر احداهما الى محدب الأخرى • أما على غير هذا الوضيع فلا ينطبق .

<sup>(</sup>١) ا دسهاء ٠

وقد يقال: هو اقصر خط يصل بين نقطتين ، أو هو الذي (ذا أشهه نهايتاه ، وقبل لا يتغير وضهم ، أو أنه الذي يستر وسهما طرفيه ، واستواء السطح هو كون الخطوط المفروضية عليه في جميع الجههات مستقيمة ، واستدارة السطح المستوي ، هو أن يحيط به خط مستدير ، يفرض في داخله نقطة تتساوى جميع الخطوط المستقيمة الخارجة منها اليه .

وكرية الجسم هو أن يعيط به سطح مستدير يتاتى أن يفرض في داخله نقطة ، تكون كل الخطوط المستقيمة الخارجة اليه منها متساوية - وتتصور . الدائرة من توهمنا ثبات أحد طرفي الخط المستقيم ، مع ادارة الطسسرف الآخر ، الى أن يعود الى وضعه الأول - والنقطة الثانيسة هي مركسيز الدائرة .

والغط المار بالمركز من المحيط الى المحيط ، هو قطرها • والكريسة تتصور من توهم ثبات قطر الدائرة ، مع ادارة تصفها ، الى أن يعود الى وضعه أولادا • والغط الذي يمر بمركز الكسرة من محيطها ( السبى محيطها ) ٢٠ يسمى قطر الكرة •

وأذا توهمنا حركة الكرة مع ثبات قطر من أقطارها ، فذلك القطــــر معورها ، وطرفاه قطباها ، والدائرة التي بعدها من قطبي الكرة بعـــــد واحد ١٠٢ منطقة ( لوحة ٢٨٢ ) الكرة .

والمغروطية في الشكل تتصورها الله من كوننا نتوهم خطا قائما في السمك، خارجا عن مركز الدائرة ، غير مائل الى جانب من الجوانب ، مع أنسا

<sup>(</sup>١) أ والأول، -

ر ۲ ) سقطت من ا

رُ ٣ ) [ «بعدا وأحدا» ·

<sup>(ً</sup> ٤ ) ك وتتصوره ٠

نصل من معيط الدائرة خطين ١١ الى طرفي الغط القائم ، حتسى حسسندت مثلث ، وتوهمنا ثبات الغط القائم ، مع ادارة المثلث ( الى أن يعود الى وضعه الأول ١٢١٠ .

واسطوائية الشبكل تصورها من توهم خطين قائمين في السبسك . خارجين : احددما من مركز الدائرة ، والأخراط من معيطها ، سببع كونتسا نميل بين كل واحد من طرفيها بخط مستقيم ، حتى يحدث سطح ، ويتوهم ثبات الغط الخارج من المركز ، مع ادارة هذا السطح ، الى أن يعود السي وضعه الأول ، والشكل ليس نفس حد الجسم ، أو حدوده ، بل هو هيئة تلزم الجسم المحدود ، من حيث هو محدود ، وهو حاصل في جميع ذلسسك المحدود ،

وان كان بشركة من العد ، ومشروطا به ، وليست الدائزة في الغط ، ولا الكرة في السطح ، والكرة والكرة لا تتم الا بالمطاف خط ، والكرة لا تتم الا بتقبيب سطح ، ولو كانت الدائرة في مجرد الخط ، لكانسسست استدارة أو تقويسا .

ولو كانت الكرة في السمطع لكانت الأمر الغارج ، بعسب نا يلسي جانسب التجويف ، أو تقبيبا ، بحسب ما يلي الأمر الغارج ، فالعق أن الكسرة جسم لا سطع ، والدائرة سطع لا خط ، والزاوية هيئة تعصل للمقدار من حيث هو ذو حد آكثر من واحد ، ينتهى عند حد مشترك .

والعلقة شكل من حيث انه في جسم طبيعي، أو صناعي، مخصوصا، بما يصع ابصاره، في حالة تعصل من اجتماع اللون والشكل، وباعتبارها يوصف الشخص بالعسن والقبع • وما يتعلق من الكيفيات بالكم المنفصل،

ن) أحطاه ا

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٣) ك دوالأخرى» ·

٠ (:) ك «لكان» ٠

فعوضمه علم الأرثماطيقي ، وهو غير مناسب لغرض هذا الكتاب · وقد أهملت ذكر كثير مما يتملق بالكم المتصل ، البعض منه لهذا السبب، والبعض لوضوحه كالتربيع والتثليث وأشباههما ·

وما عرفته ههنا من الكميات فهو آت بالغرض ، والمقصود من ذكر مره الله الله الله و الكيفيات المتعلقة به ، الافتقار ما عرفتها به اليه و

واما الكيفيات الاستعدادية ، فمنها تهيؤ لقبول أثر ما بسبهولة ، أو سرعة ، وهي طبيعي ، كالمراضية واللين ، وتسنى اللاقوة ·

ومنها تهيؤ للمقاومة وبطم الانفمال ، كالمصحاحية والصلابة ، وذلك هو الهيئة ، التي بها صار الجسم لا يقبل المرض ، ويتأتى عن الانفماز ، لا أنه لا يمرض ، ولا ينفمز ، ويسمى القوة ، ويشتمل أقسام هذيسن ، أمني القوة واللاقوة ، كونها استعدادات ، تتصور في النفس بالقياس ، الي كمالات ، وهي ان كانت في أنفسها كمالات ، فليس المعتبر ههنا كماليتها ، بل كونها استعدادا لكمال غيرها ، ولا يراد بالكمال ههنا ما يكسون فضسيلة للشيء ، أو ملائما له ، بل معناه : كونه نهاية استعداد ما ، لا غير ،

ويدخل في هذا النوع من الكيفيات كثير من الكمالات المحسوسة وغيــــر المحسوسة ، لا باعتبار كماليتها ، بل باعتبار اعدادها لكمال آخر .

وقوة الانفعال قد يكون مقصور التهيؤ نعو شيء واحد ، كقوة الفلسك على تبول العركة ، دون السكون •

وقد يكون التهيؤ نحو أشياء تزيد على واحد ، كقوة الحيوان علمه الحركة والسكون ، ولكن باعتبارين ، كما سبق • وقد يكون القابسسل قابلا للشيء ، دون حفظه ، كقوة قبول الماء للشكل ، وقد يكون قابسسلا وحافظا مما ، كقبول الحجر له ، والقوة الشديدة اذا اشتد تأثير همسا ، يشتد امتناعها من التأثر •

وكل متأثر يقصر من حيث تأثره عن قوة ما يؤثر فيه • والقوة قسم تكون بحيث أي شخص اتفق مصادفتها له ، تبقى القوة بعده • وقد تكون بعيث تستوي نسبتها الى أي واحد كان من الأشغاص • انها اذا صادفت واحدا من الجملة ، تخور ولا تبقى بعده • والقرة اذا أخذت متخصصت بشيء واحد ، لسبب يخصها به في الغرض أو في الأعيان •

فاذا رفع ذلك الشخص بطلت القوة ١١ عليه ، لا أن القوة بطلت عسن محلها ، بل عن كونها قوة على ذلك الشخص ، من حيث هو ذلك المعين ، وان كانت باقية في نفسها •

<sup>(</sup>١) [ وللقوة، •



# القصل الرابع

#### الكيفيسات المعسوسسة بالعواسس الظاهرة

المحسوس من الكيفيات بالحس الظاهر ، غني عن التعريف بالعصد أو الرسم ، اذ لا أظهر من المحسوسات ، لكن ربما احتيج الى التنبيه علصصي مفهوم اسم بعضها ، وتنقسم على حسب انقسام العواس ، التي يحس بها ، الى خسة أقسام :

الأول ــ الملموسات ، وأذكر منها اثنى عشر وهي : العرارة والبرودة ، والرطوبة والبيوسة ، واللطافة والكثافة ، واللزوجة والهشاشة ، والجفاف والبلة ، والثقل والخفة • فالعرارة من شأنها تفريق المختلفات ، وجميع المتشاكلات ، لأنها تفيد الميل المصمد بواسطة التسخين •

فما يتركب من أجسام مختلفة في اللطافة والكثافة ، فالطفه أقبل للخفسة من الحرارة ، كالهواء الذي هو أسرع قبولا لذلك من الماء ، الذي هو أسرع قبولا لذلك من الماء ، الذي هو أسرع قبولا له من الأرض .

قادًا عملت الحرارة في المركب بادر الأقل لها ، التي التصعيد قبل مبادرة الأبطأ ، والأبطأ دون المعاصي ( لوحة ٢٨٣ ) ، فتفرق الاجسام المختلفسسة الطباشع التي حصل منها المركب . ثم يحصل منها عند تفريق تلك الأجزاء ، اجتماع المتشاكلات ، بمقتضى طبائعها ، اذا لم تكن بسائط المركب شديدة الالتحام -

أما أذا كان التعامها شديدا ، وكان اللطيف والكثيف قريبين من الاعتدال فقد يعث لقوة العرارة حركة دورية ، كما في الذهب • فأن اللطيف أذا مال

الى التصعيد جذبه الكثيف الى أسفل ، فأستدارت حركتها ، فان كان مسع شدة الالتعام اللطيف عاليا جدا ، صعد بالكلية ، واستصحب الكثيف ، والا أثرت النار في تسييله أن لم يغلب الكثيف جدا .

وان غلب جدا لم يقدر على تسييله ، هذا كله اذا لم تقترن بالمركسب صورة ، تمنع من شيء من ذلك ، أو تقتضي خلافه و دلت التجربة ، على أن من أسباب الحرارة الاستضاءة والجركة ، ومجاورة النار ، اذا كان القابل لشيء من ذلك قابلا للحرارة ، اما اذا لم يكن قابلا لها ، فلا -

والبرودة ليست عدم العرارة ، لأنها معسوسة ، ولا شيء من المسدم كذلك ، بل التقابل بينهما تقابل التفعاد ، وتأثيرها على خلاف تأثير مقابلها و الرطوبة هي الكيفية التي يكون بها البسم سهل التشكل بشكل الحاوي ، سهل الترك له • واليبوسة هي الكيفية التي بها يصير البسم قابلا لذلسك (الشكل) (١٠ وتركب يعسسر • واللمائة رقة القوام • والكثافة خلطسة و واللزوجة هي سهول قبول البسم للتشكل بأي شكل أريد مع عسر تفريقه ، وإذا قصد تفريقه امتد متصلا • والهشاشة هي كونه بعيث يسهل تفريقه ، ويعسر تشكيله •

والجفاف هو الاستحالة (٢) التي للجسم ، بسبب كونه لا تقتضي طبيعسسة نوعه الرطوبة ، ولا ملاصق لجسم رطب (٢) - والبلة هي الحالة التي للجسم بسبب أنه مع كونه غير مقتضي للرطوبة هو ملاصق لجسم رطب (١ والثقال هو ما يتحرك به الجسم الى جهة السفل ، وتوجبه البرودة -

والغفة ما يتعرك به الى جهة العلو ، وترجبه العرارة ، وكلاهما عسرف بالتجربة • فانا قد جربنا أن صعود الجسم ، يشتد باشستداد حرارته ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك

<sup>(</sup>٢) [ والحالة ١٠

<sup>( 🔭 ) [</sup> ذلذي رطوية» •

<sup>(</sup> ٤ ) سقطت من ك ٠

ويضمف بضعفها ، وأن نزوله يشتد ويضعف بحسب حال برودته ، فسيى الشدة والضعف ولولا أن العرارة تقتضي التصعيد ، والبرودة تقتضي خلافه ، لما كان الأمر كذلك -

. والقسم الثاني من الكيفيات المعسوسة هو المذوقات • والذي نعرفه من بسائطها تسمة هي : المرارة والحرافة والملوحة والعفوصة والعموضيية والقبض ، والدسومة والجلاوة ، والنفاهة • وربما كان للشيء طميم في تفسه ، لكنه لشدة تكاثفه لا يتعلل منه شيء يخالط اللسان ، حتى يدركه ، ثم اذا احتيل في تلطيف أجزائه أحس منه بطمم ، كما في العديد والنعاس • وقد يجتمع طعمان في جسم واحد ، كالمرارة والقبض في الحضف ، ويسمى بشاعة ، وكالملوحة والمرارة(١) في السبخة ويسمى زعوقة -

وربما اجتمع من الكيفية الطعمية والتأثير اللمسي أمر واحد لا يتعيسن فسي الحس ، كالطعم والتفريق مع الاسخان ، فانه قد يحصل منها حرافة أولا مَعُ الاسخان ، وقد يوجبان حموضة ، وكالطعم مع التكثيف اللذين ربعـــا أوجبا عفوضة ٠ وربما كان ذلك هو السبب ، لتكثير ما يحس به مسلسن الطعوم ، أو من جملة أسبابه •

ولم أجد وجه حصر للطعوم في عدد ، لا في نفس الأمر ، ولا بحسب ما يمكن في حق اليسير الاحساس به ٠

والقسم الثالث المشمومات ، وليس لها أسماء مخصوصة ، الا من جهة الموافقة والمخالفة ، أن يقال لها رائعة طيبة أو منتنة ٠

ويختلف ذلك باختــــلاف أحوال الذين(١) يحسون بها ، فأن الموافــــق لشخص قد يكون مخالفا لأخر ، أو من جهة ما يقترن به بها٣٠ ، كما يقال

<sup>(</sup> ١ ) أ دكالمرارة والملوحة» •

رُ ۲ ) في ك واللذين، • · · · . • ( ٣ ) ك وبه، •

رالحة حلوة أو حامضة ، ولا أعرف لها وجه حصر •

والتسم الرابع المسعوعات، وهي الأصوات والعروف والسبب السذي نعده معدثا لهما هو تموج البسم السيال الرطب، كالماء والهواء وليس المراد من التموج حركة انتقالية ، من ماء أو هواء واحد بعينه ، بل همو أمر يحدث بصرم بعد صرم ، وسكون بعد سكون وسبب التموج امتساس عنيف . هو القرع أو تفريق عنيف هو القلع أما القرع فانه يمسوج الماء والهواء ، الى أن يتقلب من المسافة التي سلكها القارع ، الى جنبيها بعنف شديد ، وكذا القلع ويلزم منهما جميعا انقياد المتباعد منهمسا للتشكل والتموج الواقعين هناك .

ويتوقف احساسنا بالصوت ، فيما جربناه و وان جاز ألا يكون شرطا مطلقا على وصول الهواء الحامل له الى الصماح ، لأنه يميل من جانب الى جانب ، عند هبوب الرياح ومن أخذ أنبوبة طويلة ، ووضع أحد طرفيها على فمه ، وطرفها الآخر على صماخ انسان ، وتكلم فيها بصوت عال ، سمعه ذلك الانسان ، دون الحاضرين و

واذا رأينا انسانا من البعد يضرب بالفاس على الغشبة ، رأينسسا الضربة قبل سماع الصوت •

وليس الصوت نفس القرع أو القلع ، لأنهما في تقسيمهما مختلفان ، مع أنا نفهم الصوت ، دون الحاجة الى تعقل قلع أو قرع ، أو أن لهمسا مدخلا فيه ٠

ثم انهما يدركان بالبصيد وغيره ، وهيو لا ( لوحة ٢٨٤ ) يدرك الا بالسمع وايضا فانه يبقى بعد فواتهما • وليسيس عليك من هذه الغييروق ، أنه غير الحركة والتموج • ولو كان الصوت أمرا (١٠) لا يحصل الا فيبسي الصماح ، لما كنا اذا سيسمعناه عرفنا جهته ، وأنه من قريب أو بعيب ،

<sup>(</sup> ١ ) في الاصل ك «أمر» ·

والموجب للصدى ، ان كان ذا ملاسة ، ثبت الصدى زمانا ، لتعاقب الانمكاس بتعاقب الاندفاع و والهواء ان كان يتشكل بمقاطع العروف ، فائب عنا ، يوجب (٣) حفظ تلك التقطيبات .

وكيف كان ، فان الهواء لا يحفظ الشكل ، وهو سيسريع الالتئسام والتشويش بادنى سبب ، بل ان كان يتشكل بمقاطمها ، فانما ذلك لسبب غائب عنا ، يوجب(١) حفظ تلك التقطيعات • .

قان لم يكن كذا ، لم يكن متشكلا بتلك المقاطع • ولا يكون تشكله بها شرطا في حدوث حرف او صوت • ومن الجائز آلا يكون تموج السيال ولا توسطه ، شرطا في حصول الصوت والعرف ، على كل حال ، بل على وجه مخصوص ، كحال تعلق النفس بالبدن ، على الوجه الذي هي عليه الآن . وان جاز آلا يكون شرطا على وجه آخر ، أو وجوه أخرى •

ويجوز أيضا أن تحصل بعض الأصوات بعلة ، وبعضها بعلة أخرى . لما عرفت أن الواحد بالنوع ، جاز أن يكون له علل مختلفة -

<sup>(</sup> ۱ ) أ دبجهارته وخفاءته» ·

<sup>·</sup> ٢) ك )غرب»

<sup>(</sup> ٣ ) نې «بوجوپ» ٠

والحرف هيئة عارضة للصوت ، يتميز بها عن صوت آخر مثله ، في التحدة والثقل تميزآ في المسموع ، والعرف أما مصلوت ، وهي التي لا يمكن الابتداء بها ، واما صامت ، وهي ما عداها ، وقد يكون في هذه ما لا يمكن تحديده ، كالباء والتاء والطاء والدال ، ونسبة عروضلسها للموت ، نسبة عروض النقطة للخط ، اذ لا يتعقق الا في أول زمان السان السال النفس ، أو آخر زمان حبسه ، وحصر الحروف في عدد في نفس الأمر ، أو بعسب الوجدان ، مما لا أجد سبيلا الى وجهه ،

وامتسم الخامس المبصرات ، وهي الالوان والاضواء أما الالوان فيتمدر على حصرها في عدد ، والسواد والبياض منهما ، هما ضلدان في غايسة التباعد ، ولا يبعد أن يكون كل ما عداهما ، أو بعض ما عداهما ، مسن الالوان من تركيبهما على وجه مخصوصة -

ولا شك ان السواد والبياض ، والعمرة ( وانصفرة ) اوالغفسسر اذا سعقت جدا ، ثم خلطت ، فانه يظهر منها بحسب اختلاف مقاديسسر المختلطات الوان مختلفة • فمن المعتمل ان يكون سائرها حاصلا على هذا الوجه ، أد يكون كل واحد منها أو بعضها ، ألوانا مفردة ، في العقيقة لا عند الحس فقط •

ومن الجائز أن تخرن الأنوان غير متناهية . في نعس الأمر ، وأن لسم يعتبر كون اختلافها بالشدة والضعف ، اختلافا نوعيا • أما أذا اعتبرناء كذلك . فالأمر ظاهر ، لكن جاز مع ذلك ألا يعمل منها الا المتناهي •

ومن الالوان: ما هي مشرقة قريبة من طباع الضوء ، كالارجوانية ،
والفيروزجية ، والخضرة الناصعة ، والعمرة الصافية - ومنهــــا ما هي
مظلمة ، كالنبرة ، والكهنة ، والعوذية ، والسواد ، وأمثالها ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك

وانفعال البصر عن اللون ان لم يكن مانع (ان) (۱) ، أخذناه داخسيلا فسي مفهوم اللون ، مقوما له • ولا حصول لشيء من الألوان في الظلمة ، لأنا في الظلمة لا نراها ، وليس ذلك لأن الهواء المظلم عائق عن ابصارها ، اذ ليس فيه كيفية عائقة عن الابصار ، والا لما كان من قعد في غار مظلم ، وفي خارجه جسم مستنير ، يرى ذلك الجسم ، فهو اذن لعدم حصوله فسي الظلمة . ان أخذ على ذلك التقدير •

وأما اذا لم تاخذ ذلك الانفعال مقوما له ، وجزءا من مفهومه ، فيهلام يلام من ذلك أكثر من أن الضوء شرط في صحة كونه قريبا ، لا في تعققه في نفسه ، بل ولا يلزم منه أيضا أن يكون الضوء شرطا على الاطلاق ، بل جاز أن يكون ( ذلك )(٢) عسل مثل ما ذكرت ، في شهسسرائط حسدوث الصوت وعلل حصوله -

وقد يتوهم في الألوان أنها جواهر ، وهو خطأ ، منشؤه تجويز مفارقتها عن محالها وقيامها بذاتها • وهي هي على الوجه الممتنع ، في انتقــــال الأعراض ، بسبب أن ذلك الانتقال ، لا يعلم امتناعه فيها بديهة •

والذي يدل على عدم جوازه ، هو أن السواد مثلا ، اذا فارق المحل . فاما يتاتى فيه أن يحس ، أو لا يتاتى فيه ذلك -

فان تأتي وفرض أنه أحس فاليه اشارة ، وهو مع مقدار ٠

والمفهوم من المقدار غير المفهوم من السواد لتعتل المتدار دون السواد واذا كان مع مقدار فهو في شيء متقدر وجسماني وقد فرضت مجردة ، هذا خلف وان لم يتأت فيه أن يحس ، فليس في نفسه سوادا ، وهسبو محال وانت تعلم أن الشيء الأسود مثلا ، اذا ابيض وماهيته وشكله ووضعه وجميع أحواله بعد كما ( لوحة ٢٨٥ ) كانت ، الا السسسواد

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك

فالسواد زائد ( لوحة ٢٨٥ ) عملي الجميع ، وليس لا شيء معض ، فان أللانهيء لا ينتقل عنه حاسمة .

وقد تتنق الأجسام في الأشكال ، وتغتلف في الألوان ، ولو كان اللون نفس الشكل ، لما كان كذا ، ولكان للهواء لون معسوس ، لكون له شكل وبمثل هذا يظهر الفرق بين كثير من الأعراض ، وأما الأضلوء فعقيقتها الظهور للبصر ، ويقابله الخفاء المطلق ، وهو الظلمة ، والفوء تغتلف مراتبه بالشدة والضعف ، بعسب مراتب القرب والبعد مسلس الطرفين ، وقد يظن أن الأشعة أجسام شفافة ، منفصلة عن المضيء ، ومو باطل ، والا لكان اذا سدت الكوة بغتة ، ما كان بقيت ولو توهم بقاء أجزاء صغار قد زال ضوؤها ، فبقيت مظلمة ، لوجب أن تكون جسميتها غير ضوئها ،

ولو كانت أجساما ، لما علقت الأجسام دونها ، ولاختلفت عند هبسوب الرياح وركودها ، ولحرقت الأفلاك ، لنفوذها فيها ، ولتداخلت مسمع الهواء ، أو دافعته دفعا عظيما يظهر ، ولما تحركت بطبعها الا الى جهسة واحدة ، ولتراكم أضواء سرج كبيرة ، ختى صارت ذا ثخن •

والعدس يحكم بهذه وامثالها ، على عدم كون الشعاع جسما ، وهو غير اللون أيضا ، لأن اللون ان إخذ عبارة عن نفس الظهور المبمسسر مطلقا ، بل ينور الشمس الظاهر المبهس ، وبالضوء اذا غلب على مشل الشبح ، فناب لونه ، مع أن ظهوره متعقق بضوئه -

وان أخذ اللون على أنه ظهور البصر ، على وجه مخصوص ، فاما أن تكسون نسسسبة الظهور السي السيواد والبياض . كنسبة اللونية اليهما في أن الظهور لا يزيد في الأعيان على نفس السواد ، كما لا تزيد اللونيسة عليه عينا .

فالظهور محمول عقلي ، فظهور البياض في الغارج هو البياض ، فالأتم بياضا ينبغي أن يكون أتم ظهورا ، وكذا الأتم سوادا ، وليس كذا ، فانا اذا وضعنا العاج في الشعاع ، والثلج في الظل ، ندرك بالمشاهدة أن بياض الثلج أشد من بياض العاج ، وأن العاج أضوأ وأنور حينت من الثلج ، فالأبيضية غير الأنورية ، واللون غير النور • وكذا الأتم سلسوادا اذا وضعناه في الظل ، والأنقص في الشعاع ، كان الاشد سوادا ، أنقصل نورية ، والأنقص نورا أشد سوادية •

ولو نقلنا ما هو في الشماع الى الظل ، وما هو في الظل الى الشماخ ، لصار الأتم أنور ، مع بقاء أشديته •

فالظهور للبصر غير اللون ، وان لم يتحقق اللون دونه • والضوء منه أول ، ومنه ثان ، فان الضوء الحاصل من المضيء لذاته يسمى ضصوءا أولا ، والحاصل منه في آخر يسمى ضوءا ثانيا •

واذا قيل أن الضرم نفذ في كذا ، وسرى في كذا ، وانتقل من كذا الى كذا ، فذلك كله مجاز • وحقيقته حصول الضوء من المضيء الى المستضيء دفعة ، من غير حركة ، لاستحالة استقلال العرضي بالانتقال ، لما مر ، ولا انعدام من المضيء ، وهو هو ، بل على وجه أن حصوله في المضييع علمة لحصوله فيما استضاء به ، والظلمة المتابلة للضوء ليست عبارة الا عن عدم الضوء قحسب •

فان كل ما لم يكن له نور فهو مظلم ، سواء كان من شأنه أن يكسون مستنيرا ، أو لم يكن ، فلا يحتاج ما(١) انتفى عنه النور ، في كونسه مظلما ، الى شيء آخر • فالتقابل بين النور والظلمة على اصطلاح هذا الكتاب ، تقابل الايجاب والسلب • وفي أكثر الكتب غيره اصطلح على أن تقابلهما تقابل الملكة والعدم • بمعنى أن الظلمة عدم الضوء عما من شأنه أن يكون مضيئا • والضوء ، وأن كنا لا نشاهده عارضا ، ألا للسطح

فنفسس مفهوست لا يمشع من كونه ستاريا في جميع الجسم باطنه وظاهره .

<sup>(</sup>۱) ك والى ما،

كمثل سريان اللون فيه ، بعيث يظهر به الباطن ، كما يظهر به الظاهر ، وان منع من ذلك مانع ، فهو أمر من خارج المفهوم ، ولهذا لم يكن مسمن قبيل ما يختص بالكميات ، وان كان بحسب المشاهدة والوجدان ، مختصاً بها .

ولا اعتبار بذلك ، بل الاعتبار في كون الكيفية مغتصة بالكسيسسة . بكونها لا تتصور الا كذلك ، كما سبق •

واذا كان معنى كون الشيء مضيئا كونه ظاهرا للبصر ، فكلما يتصور كونه ظاهرا للبصر ، فكلما يتصور كونه ظاهرا للبصر يتصور كونه مضيئا ، كان سطحا أو جسما ، ماديا ، أو غيرهما ( فالضوء والنور والشعاع باي عبارة شئت هو ) ١١ كمال محسوس لكل ما يستضيء به .

<sup>( 1 )</sup> سقطت من ك وأنت خطأ بعد هما يستضيء به» •

# الفصل الغامس

# فــــــــى

### ما ليسس من شبأنه أن يعسس بالعسس الظاهر

# مسن أنسواع الكيسف

كل ما كان من الكيفيات الغير المعسوسة ، غير راسخ ، يسمى حالا ، كغضب العليم • وكل ما كان منها راسيخا ، يسمى ملكة ، كصيحة المسحاح •

واذا قيل: لكذا ملكة على فعل كذا ، أو خلق كذا ، فليس المراد بذلك أن يصدر عنه ذلك الفعل ، أو ذلك الخلق مثلا ، بل أن يكون بعيست يصدر عنه ذلك ، من غير روية ، مثل : ملكة المناعة ، فإن الضسارب بالطنبور لا يتروى في نقرة نقرة .

وكذلك ملكة العلم ، بأن يعضر الانسان المطومات ، بل أن يكسون مقتدرا على احضار معلوماته ، من غير أن يتروى ، ولا شك أن جميع ذلك تهيئات في النفس ، أو العقل •

وكذا حال الصعة ، فان معناها أن يصدر عن الانسان الأفعال التسمى تصدر عن ( لوحة ٢٨٦ ) البدن بالاعتدال ، بغير تعب

ولا بعالة أنه تهيئة في البدن ، قدالا يكيون شيئ واحد في أول حدوث حالا ، ثم يمين بعد ذلك هو بعينه ملكة • وكل ما يجده الانسان مسن

<sup>(</sup>۱) آ «یروی» :

<sup>(ُ</sup> ۲ ) أ «فقد» ·

تشمه من هذه الكيفيات ، فهو غني عن التعريف بالعد أو الرسم ، بل قد يشار اليه اشارة عقلية ، على وجه التعيين له •

وكيفية نسبته الى ما يتعلق به ، كالادراك الذي يحتساج الى تعبيسان التدر المشترك منه بين الاجناس و والتخيل والتوهم الم والتبعقل فسان كسل هذه تشترك في كونها ادراكا و وتمتاز كل واحدة منها عن باقيها بمميز ، وكذا اللذة والألم بالنسبة الى ما يصدقان عليه من الحالات الملذة والمؤلمة فان هذا وأمثاله مما نجده من أنفسنا ، لا نجده الا مخلوطا بما يختصس بكل منها و

فاذا نقصنا تلك المغصصات يعصل لنا القدر المشترك و فامثال هذه تمريفها انما هو من هذا القبيل و واذا عرفت هذا ، فاعلم أن الكيفيات التي ليس من شأنها أن تحس بالعواس الظاهرة كثيرة ، لا يمكن حصرها ، و يتعذر و والذي هو ذا أذكره هو أهمها ، وأهم ذلسك هو الادراك والذي يعم سأثر الادراكات منه ، وتشترك كلها فيه ، هو أن تكون حقيقة شيء ما حاضرة بنفسها ، أو بمثالها عند الشيء الذي يقال أنه مدرك ، يشاعدها ما به يدرك و سواء كان ما به الادراك هو ذاته ، أو ألتسبه ، وسواء كان المناساة و حاضر ابتداء ، وسسواء كان منطبعا في ذات المدرك أو آلته ، أو كان حاضرا من غير انطبساخ أرائ ارتسام في شيء و

ولولا أن تكون بعض الادراكات بالانطباع ، لما أمكننا أن نحكم علمى مدوم ما في الأعيان بأحكام وجودية ، مثل كثير من المفروضات الهندسية وغيرها ، مما لا يقع ، ممكنا كان أو ممتنها .

<sup>(</sup> ١ ) والإدراك،

<sup>(</sup> ۲ ) «الوهم» ·

<sup>(ُ</sup> ٣ أُخِارِج» ·

<sup>(</sup> ٤ )ك دوء ٠

• فان كل ما يحكم عليه بذلك فله وجود ما ، واذ ليس في الأعيان فهو في النفس • ولولا أن بعضها ليس بالانطباع ، لكان علم الباري بذاتـــه وبالأشياء كلها ، وعلمنا ( به )(١) وبدواتنا(٢) يكون بالانطباع أيضـا ، وهذا منا سيحقق بطلانه في موضعه •

والضابط في الادراك الذي يجب أن يكون بحصول صورة المدرك في المدرك ، مادامت موجودة، المدرك ، مادامت موجودة، أن يكون المدرك مع ذلك غائبا عن المدرك ، غير حاضر عنده حضور المجمورات عند البصر ، وما جرى هذا المجرى •

ودليل ذلك ، هو أنه أذا حصل فينا علم بشيء غائب عنا ، بعد أن لسم يكن ذلك العلم حاصلا لنا ، فإن لم يحصل فينا شيء ، ولم يزل عنا شيء ، فسيان حالنا قبل أن تعلم ومعه ، وليس كذا .

ولا جائل أن يزول عنا شيء ، لوجهتين : أحدهما ــ أنا نعلم بالبديهية أن العلم المتجدد تحصيل لا ازالة •

وثانيهما \_ أن الزائل أن كان صورة ادراكية فهي حادثة ، لا معالة ، ضرورة أن النفس قد كانت في سبدا فطرتها خالية عن العلوم ، ثم حصلت لها • ويعود الكلام في تلك العبورة الادراكية •

ولا بد من الانتهاء الى ادراك لا يكون عبارة عن زؤال صورة ادراكية و وان لم يكن الزائل صورة ادراكية ، ففي قوتنا لا معالة ادراك سا ، لا نهاية له ، من المدركات : كالأعداد والأشكال الهندسية •

وانه لابد ، وأن يكون الزائل عند ادراك كل واحد منها غير الزائل ، عند ادراك الآخر ، لئلا يتساوى حالنا ، عند الادراك وقبله ، فيكسون ادراكنا لأحدهما ، هو ادراكنا للآخر

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) ه بذاتناه

واذا كان كذلك وجب أن يكون فينا أمور غير متناهية ، بعسب ما في قوتنا ادراكه من المدركات ، وتكون موجودة مما ، أذ لا حال من الأحوال لا ويمكننا ادراك أي واحد كان مما في قوتنا ادراكه ، من التي لا نهاية لها ، ولو أن الأمر الذي بزواله منا يدرك ذلك المدرك حاصلا فينا ، في تلك الحالة ، لما أمكننا ادراكه ، لأن مجرد عدم حصوله فينا ، لو كان كافيا في الادراك لما كان أدراكنا لذلك المدرك متجددا في ذلك الحال ، بل كان يكون قبله فينا ، فاذن لا يكني في الادراك الا زواله ، بعد حصوله ، فواجب اذن أن يكسور حاصلا في كل وقت ، يكون في قوتنا ادراك ذلك المدرك ، ليحصل ادراكه برواله .

وكذلك جميع الأمور التي بزوالها يكون ادراكنا ، لما لنا ادراكه . فلا يد من وجودها فينا ، بجملتها ، في كل وقت يمكننا أن ندرك أي مدرك كان لنا أن ندركه وتلك الأمور لابد وأن تكون مترتبة فينا ، ترتب ما يدرك بزوالها من الأعداد ، وما شاكلها ، مما له ترتيب طبيعي في ذاته وقد علمت أن وجود ما لا نهاية له دفعة واحدة ، وهو مترتب محال ، فيملل أن يكون الادراك المذكور ، بزوال شيء عنا ، فهو اذن بحصول شيء فينا ، وذلك الشيء أن لم يكن مطابقا للمدرك لم يكن كونه ادراكا له ، أولى من كونه ادراكا لغيره ، فلا بد من المطابقة . بمعنى أن يحصل لكل مدرك أثر في النفس يناسبه ، بحيث لا يكون الأشر الذي هو ادراك هذا . هو بعينه الأثر الذي هو ادراك ذاك ، وكذلك غيرهما مما من شأن النفس ( لوحة ٢٨٧ ) ادراكه ، وذلك هو المراد بحصول الصورة فحسي المدرك .

و بهذا يتبين أن الادراك ليس هو مجرد اضافة بين المدرك والمدرك . فان الاضافة تستدعي وجود المضافين فالمدرك أن كان معدوما ، فسلا اضافة اليه ، وأن كان موجودا في نفسه ، أو في فيء غائب عنا ، وجب الزيكون ادراكنا له ، قبل ادراكنا له ، اللهم الا أن لا يحدث في نفسه ، أو

في ذلك الشيء لغائب الاحالة الادراك ، بأستعداد يعصل من التفسات المدرك الى القوى والالات •

ولا شك أن ذلك يكون استحضارا له ، بعد أن كان معدوما ، فلا يكون الادراك الا بحضور المدرك ، وذلك مما نتحققه من أنفسئا بالوجدان ، فلا سبيل الى انكاره ، بل أن وقع نزاع ففي الانطباع ، لا في مجمعدد المحضور عند المدرك .

وان كان موجودا فينا ، فقد تحقق الانطباع ، فضلا عن مجرد العضور فعلى كل التقادير ، ليس الادراك مجرد الإضافة المذكورة ، وان كانسبت ضرورية فيه • ولو استدعى الادراك وجود المدرك في الخارج ، لما كان بعض الإدراكات جهلا ، لأن الجهل هو كون الصورة الذهنية للعقيقسات الخارجية غير مطابقة الماها •

وحصول الشيء للشيء يقال على ممان متعددة ، فان حصول الجوهر اللجوهر غير حصوله للعرض ، وغير حصول العرض للمرض وللجوهر ، وكذا حصول كل واحد من الصورة والمادة والجسم للآخر ، دخول المشال للممثول الله وكذلك حصول كل من الحاضر والمحضور عنده لصاحبه م

والعصول الادراكي معلوم لنا بالوجدان ، ومتعقق كونه حصولا لنا ، وان عجزنا عن التعبير عن خصوصيته ، بغير كونه ادراكا أو علما أو سعورا بالشميري ، أو احاضة بكنهه ، أو بالجمسري (مجرى )(١٠ هسنده العبارات في كل لغة •

ولو كان المراد به مطلق الحصول كيف كان لكان كل من حصل له شيء مدركا له ، حتى الجدار ، لكونه ، ولكان متى علمنا حصول شيء لشيء جزمنا بأنه مدرك له ، وليس كذا •

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك

وما من شرط المدرك أن يكون مغايرا للمدرك ، والا ما كنا نــــدرك ذواتنا ، وذلك على خلاف الايجاد ، فأن يوجد الشيء يجب أن يكون مغايرا لذلك الشيء • وستتحقق أن علمنا بذاتنا هو ذاتنا ، وكذلك علمنا بعلمنا بذاتنا ، وهلم جرا •

وان وقمت المغايرة بنوع من الاعتبار ، وهو كاف في حصول الشمسيء للشميء ، أو ١١٠ اضافته اليه ، وليسس العصول الادراكي هو لآلة المدرك فقعل من دون المدرك نفسه ، بل ما يدرك بآلة ، فصورة المدرك حاصلة لمسمد لها لآليته .

وكون الصورة مدركة غير كون ما هي صورته مدركا بها • فقد يعرض لم يكون ادراكا أن يكون مدركا باختلاف اعتبار ، والعلم يجب بغيره عند تغير المعلوم ، لأنه مطابق له • وكل ما طابق شيئا على وجه ، لا يمكن أن يطابق ما يخالفه • وبهذا يعلم أن العلم بأن الشيء سيوجد ، غير العلم بوجوده اذا وجد •

ونزيده بأنه لو كان كذلك ، لكان من علم أنه إذا جاء الغد دخل زيدد الدار ، علم لا محالة دخوله الدار عند مجيء الغد ، أو لم يعلم م

ولأن العلم بأن الشيء سيوجد ، لا يتوقف كونه كذلك على وجسسود الشيء ، ويتوقف كونه علما بوجوده على وجوده والحاصل قبل حمسول الشرط غير الموقوف على حصوله .

واذا كان الادراك بنير استثبات سمي : شعورا ، فاذا حصل الوقسوف على تمام المعنى قيل له : التصور • واذا يقى بحيث لو أراد استرجاعه بعد ذهابه ، قبل له : الحفظ ، ولذلك الطلب التذكر ، ولذلك الوجدان

<sup>( ( )</sup> ك «و» •

الذكر • واذانه أدرك المدرك شيئا ، وانعفظ أثره في نفسه ، ثم أدركه ثانيا ، وأدرك معه أنه هو الذي أدركه أولا ، قيل : أنه معرفة •

واذا تصور المعنى من لفظ المعاطب ، فهو الفقه والفهم والافهسسام والبيان هو ايصال المعنى باللفظ الى فهم السامع • والصدق هو أن يكون حكمك بشيء على شيء اثباتا أو نفيا مطابقا ، لا في نفسسس الأمر • والتصديق هو الاعتراف بهذه المطابقة •

والعلم هو اعتقاد أن الشيء كذا ، وأنه لا يمكن الا يكون كذا ، اذا كان ذلك الاعتقاد بواسطة موجبة له ، وكان الشيء في نفسه كذلك • وقد يقال لتصورت الماهية بالتحديد التام ، وقد يتال للادراك كيف كان •

والمقل هو اعتقاد بأن الشيء كذا ، مع اعتقاد أنه لا يمكن ألا يك ون كذا المبما ، بلا واسطة ، كاعتقاد المبادىء الأول للبراهين •

وقد يقال لقصور (۱۳) الماهية بداتها من غير تعديد ، كتصبور المبادي الأول للعد و ويقال على معان أخر ، لا حاجة الى ذكرها ههنا ، وسبيرد فذكرها يعضها و والذهن قوة للنفس معدة لاكتساب الآراء والذكباء شدة القوة الذهنبة و

وقد مضى في المنطق شرح امور يتعلق شرحها بهذا الموضع أيضيا ، كالفكر والمحدس والظن وغيرها ، فلا حاجة الى تكريرها أن في هذا الموضع وتنقسم الادراكات . بحسب مراتبها ، في التجريد عن المادة ، السسى أربعة أقسام : احساس وتغيل وتوهم وتعتل : فالاحساس : هو أخسسنا المسورة عن المادة ، ولكن مع اللواحق المادية ، ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة ، اذا زالت تلك ( لوحة ٢٨٨ ) النسبة بطل الأخذ ، كابصسسارك

<sup>(</sup> ۱ ) آ «فاذا» ·

<sup>(</sup>۲)، (۳) في ك «لتمسر» ٠

<sup>(</sup>۳ ) ا «وسندگر» ۰

<sup>ِ (</sup>ﷺ (تکریره» ·

زيدًا (١) ، قان العس لا يتالــه الا مغمورا بغواش غريبة ، عن ماهيته ، لــو تعيد ، لو توهم بدله بغيره! ( ، لكان ذلك الانسان •

ولا يناله الا بعلاقة وضعية بين حسه ومادته ، وكذلك لو زال لم يدركه. فهو مشروط بحضور المادة ، واكتناف الهيئات ، وكون المدرك جزئيا •

واما التخيل فهو تبرئة الصورة المنتزعة الله عن المسادة تبرئة اشسد . فأر الخيال يأخذها عن المادة ، بحيث لا تحتاج الى وجود المادة • بل اذا بطلت المادة ، أو غابت ، فأن الصورة تكون ثابتة فيه •

ولكن غير مجردة عن اللواحق المادية ، ولهذا كانت الصورة في الغيال على حسب المسلورا<sup>(1)</sup> المسلومة ، من تقدير ما ، وتكييف ما ، ووضع ما ، ولا فرق بينهما الا عدم الاحتياج الى حضم سور المادة لا فير ، (وهذا )<sup>(1)</sup> كتمثلك صورة زيد الذي كنت أيمسرته مثلا ، اذا غاب عنك

وأما التوهم (١) ، فهو نيل الماني ، التي ليسست هي في ذواتها بماديسسة ، وأن عرض لها أن تكون في مادة ، كالخير والشر ، والموافق والمغالف ، وما أشه ذلك •

ولو كانت هذه في ذواتها مادية لما عرضت الالجسم والوهم وان أدرك هذه ، الا أنه لا يدركها ، الا مخصوصة بالشيء الجزئي الموجود في المادة ، وبالقياس اليها ، وبمشاركة الغيال فيها ، وهو كادراك الشاة عدداوة الذنب ، وصداقة الولد •

<sup>(</sup>۱)أ «زيد» ·

<sup>ُ(</sup>۲ُ)ك «غيره» •

<sup>(</sup> ٣ )أ «المنزوعة» ·

<sup>(ُ £ )</sup>أ «الصورة» •

<sup>(</sup> ٥ )سقطت من ك •

<sup>(</sup> ٦ } أ «الوهم» •

وأما التعقل ، فهُر أخذ الصور مبرأة عن المادة ، وعن جميع علائقهـــــــ تبرية ١٠ من كمل وجه ، فان كان المدرك متبردا بذات عن المسادة ، أخذته . كما هو عليه في نفسه .

وان كان موجودا للشادة ، لكون وجود، ماديا ، أو لأنه عرض له ذلك ، انتزعته عن المادة وعن لواحتها ، نزعا بالكلية ، كافرازها للمسسورة الانسانية مثلا عن كل كم وكيف وأين ووضع مادي ، بعيث تصير سالحا لأن يقال على جميع ماله شيء من ذلك ،

واذا تعقلنا صورة وأوجدناها في الخارج ، فهر التعقل الفعلي - واذا أخذنا الصورة من الموجودات الخارجية ، فهر التعقل الانفعالي - والعلم منه تفصيلي ومنه اجمالي :

أما التفصيلي: فهو ال يعلم ( أن ) الا الاشياء متمايزة في المتسل منصفة بعصها عن البعض و وأما الاجمالي: فهو كمن علم مسألة ، ثم غفل عنها ، ثم سئل عنها ، فانه يحضر الجواب عنها في ذهنه وليس ذلك بالتسسوة المحضة ، فانه قد حصل عنده حالة بسيطة ، هي مبدأ تفاصليل تلسسك المعلومات و فلم تكن علما بالقوة من كل وجه ، بل هي بالفعل من وجه ، وبالقوة من آخر ، وكأنها قوة ، هي أقرب الى الفعل من القوة ، التسي لا تكون معها تلك العالة و ومن ينكر حقيقة قول ما ، أو عقد ما ، فسبيسل مناتحته أن يقال له :

هل تعلم أن أنكارك حق أو باطل . أو أنست شماك في ذلك ؟ فان حكم بأنه يعلم أن انكاره حق ، فقد اعترف بحقية علم ما ، وكذا أن اعتسرف بأن انكاره باطل • وأن قال : أنا شاك ، فيقال له : هل تعلم أنك شماك وتنكر وتفهم من الاقاويل شيئا عينا ، أو لا تعلم ذلك ؟

<sup>(</sup>۱۰) ڪ همبرأة» 🔭

۲.) سقطت من ك ٠

فان وافق أنه يعلم ، فقد اعترف بعلم ما ، وان لم يوافق على ذلك ، وادعى أنه لا يقلم أبدا شيئا ، ولا يعلم أنه يشك وينكر ، ولا أنه موجود أو معدوم ، سقط الاحتجاج معه ، وأيس من استرشاده ، ما دام على هذه العزيمة .

فليس الا أن يؤلم بدخول نار ، أو ضرب ، أو غير ذلك ، منا يؤلم ، فأن النار واللانار عنده واحد ، والألم واللا ألم واحد ، ومثل هذا أن كان شاكا في نفس الأمر ، كما يزعم ، فريما أمتدى بهذا القبول ، أو هذا الفعل .

وان كان معاندا ، فريما الجاه الألم الى الاعتراف بالعق ، ولعليه لا يوجد ، من هو على هذا الرأي الا أن ينتحله على طريق العناد • ووقوع الادراك على أصناف الادراكات انما هو بالتشكيك ، فانه قابل للشيدة والضعف • ألا ترى أن الادراك بالبصر أقوى من الادراك بالخيال ، وأن كنا ندرك تفاصيل المدرك بالخيال ، كادراكنا لها بالبصيير • فأن في المشاهدة مزيل انكشاف ، ليس في التخيل ، ولهذا ليس تخيل المشيوق كايمياره •

وبعض التخيل اقوى من بعض ، وكذا التعقل تتفاوت درجاته في قوته وضعفه ، وهو أقوى من الادراك الحسي ، لأن الادراك العقلي خالصب من الشوب الى الكنه ، فانه يدرك الحقائق المكتنفة بالعوارض كما هي . واصلا الى كنه المعتول والحسي شوب كله ، لأنه لا يدرك الا كيفيات تقوم بسطوح الأجسام التي تحضره فقط .

والمقلي أيضا أكثر كمية منه ، فإن عدد تفاصيبيل المقلي لا تكاد تتناهى ٠

فان أجناس المرجودات وأنواعها وأصنافها وما يقع بينها من المناسبات لا سبيل الى حصرها و الحسية محصورة في عدد قليل ، وذلك المسلد

فان ١٠ تكثر فبالأشد والأضعف لا غير ، كالعلاوتين اللتين احداهما أشد من الأخرى •

والعلم يستعيل على الانقسام بذاته أو بغيره ، لأنه متعلق بالبسائط لا معانة ، وهو ظاهر • ولأنه لو لم يتعلق (لوحة ٢٨٩) بالبسائط لتعلق بالمركبات ، والا فلا معلوم أصلا • والعلم بالمركبات متوقف على العلم بأجزائها البسيطة ، فيكون قد تعلق بالبسائط •

وفرض أنه غير متعلق بها ، هذا خلف ، واذ قد ثبت أنه لابد منسن معلقه ببسيط ، فلو انقسم لكان جزؤه ، اما أن يتعلق بكل ما تعلق بعه كله أو بعضه ، أو لا شيء منه ، فان تعلق بكله كان جزء العلم هسسو العلم ، فيساوي الجزء الكلي من الوجه الذي يه الكل كلا ، والجزء جزاء، هذا خلف ،

وان تعلق ببعضه ، كان المعلوم البسيط مركبا ، وهو خلف أيضا و وافق م يتعلق بشيء منه ، فهو ظاهر الفساد : إلا لا يتصور تعلق الكل بشيء ، مع خلو كل واحد من أجزائه عن التعلق به ، أو ببعضه وعنسد ذلك ، يقال أنه حيث لم يكن لشيء من الأجزاء تعلق ، فالمجموع لا تعلق للسيء .

فليس المجموع هو العلم ، فان لم يحصل العلم عند اجتماع الأخر ، لم يكن هناك علم ، وهو خلاف المقروض وأن حصل عند اجتماعها علم . فأن انقسم ذلك العلم العاصل ، عاد الكلام فيه ، ولزم التسلسل المحال ، وأن لم ينقسم حاصل المطلوب .

على أنه معلوم بالبديهة ، أن الصورة المساوية لنشيء الواحد ، من حيث أنه واحد ، ينتنع انقســـامها (٢) ، وادراك البزئيات التنيـــرة ، قـــد

<sup>( )</sup> ك دان» -

<sup>( ﴾ )</sup> أ ويعتنع انقسامه، ٠

يكون عسلى وجه لا يتغير ، وقد يكون على وجه يتغير بتغيرها -

ويتمثل لك (١٠ كيفية ذلك بهذا المثال ، وهبو أنك أذا كسبت حافظ المنافرة من الشعر ، وهي حاضرة (٢١ في ذهنك دفعة ، كما هبي مكتوبة . بيتا بيتا ، وكلمة كلمة ، فهذا أدراك لها ، بجميع تفاصيلها على وجسه لا يتغير ، وأذا قرأتها كلمة بعد كلمة ، وبيتا بعد بيت ، من غيسر أن تتمثل لك بتفاصل الماتها وأبياتها دفعة وأحدة . فهو أدراك لتلسك التفاصيل المدركة بعينها أولا ، ولكن على وجه متغير بتغير المدركات ،

ومتى استند الشخص الى شيء مشار اليه ، كما تقسول : زيد هسسو الذي في مدينة كذا ، أو كسوف الشمس يكون من الآن الذي نعن فيه الى شهر لم يمكن حمله على كثيرين ، فلم يكن معقولا ، بل معسوسا ويكون العلم يه متغيرا وجزئيا -

ومتى لم يستند الى مشار اليه بوجه من الوجوه ، بل علم بواسطة اسبابه ، كما اذا علمت مقدار ما بين كسوفين بالأسباب ، لم يتغيــــر الملم يه ، سواء كان موجودا ، أو معدوما ، وكان ادراكه تمقلا كليا ، وفي الادراك مباحث غير هذه ، ســياتي بعضها في أثناء مباحث أخسرى مستقبلة

ومن هذه الكيفيات: اللذة والألم فاللذة ادراك ونيل لوصول ما هو عند المدرك كمال وخير ، من حيث هو كذلك • والألسم هـو الادراك ، والنيل أيضا ، ولكن لوصول ما هو عند المدرك ، وشر من حيث هو كذا •

والنفل هو الاصابة والوجدان لذات الشيء لا لصورة تساويه فقط فان ادراك اللذيذ لا يكون لذة ، الا اذا أدرك وصوله الى الملئذ ، وحصوله

<sup>( ) )</sup>ك دالى» ٠

<sup>(</sup> ۲ ) کے ووہو حاضر» ۰

<sup>(</sup> ۳ ) ا «تفاصیل» ·

مع اعتقاد كماليته وخيريته ، سواء كان في نفس الأمر كمالاالله له وخيرا أو لم يكن • والكمال مو ما من شأنه أنَّ يكون للشيء ، والخير ما يكون مرثرا عنده •

وقد يكون الشيء كمالا وخيرا ، باعتبار وغيرهما باعتبار آخر ، وكذا الأفة والشر • والالتداد بالكمال والخير يختص بالجهة التي هيو منها كمال وخير •

وبهذا تعرف فوائد القيود المذكورة في تعريف الألم - وهسسندان التعريفان انعا هما ، لتميز القدر المسسسترفربين كل حالة من العالات الملذة والمؤلمة - وحذف ما ينضم اليها من المخصصات لا لتعريف ماهيتهما، فاتهما منا نجدهما عند العالات المذكورة من أنفسنا ، فهما مستغنيان عن العريف -

واذا كانت اللذة والألسم تايمين للشهيمور ، فاذا فقد فقدانه ، واذا ضعف ضعفا •

ومن الكيفيات المذكورة : الحياة والارادة والقدرة • فالعياة : هي كون الذات بحيث لا يمتنم عليها أن تعلم وتعقل •

والارادة : هي كون الغاعل عالما يغمله ، اذا كان ذلك الملم سببا لصدوره عنه ، مع كونه غير مغلوب ولا مستكره •

والقدرة: هي كون الحي ، بحيث يصحح منه الفعل ٢٠ والتسرك. بحسب للدواعي المختلفة ، وهذه هي القوة الاختيارية ، واذا انجزمت الارادة واقترن بها ما ينبغي أن يقترن بها في تحصيل الفعل ، وانتضاء ما لا ينبغي ، وجب حصول الشيء عنها .

<sup>(</sup>۱) ا وكماله ٠

<sup>(</sup>۲) في ك «فقد» ·

<sup>(</sup>۲) ك داوه ·

ومن حيث المجموع تكون قوة على شيء واحد ، ولا يتقدم علسي النعل زمان ١٠٠٠ كما علمت ، واذا لم تحصل هذه الأشياء داخلة فسي مجهوبها ، فهي متقدمة بالزمان على الفعل ، فان الذي له فطرة سليمة . لا ينكر أنه في حالة القيام قادر على القعود ،

وقد تكون القدرة هي العلم بعينه ، وذلك اذا كان العلم بالشميء كافيا في صدوره عن العالم ، كما نتصور وجها نبيل اليه ، فيتبعه حركة بعض الأعضاء ، أو تتصور أمرا يتبعه بغير وجهك ، من غير استعمال آلة ، أو يثير منك شهوة وشوقا .

والأخلاق من جملة هذه الكيفيات أيضا والخلق ملكة يصدر بها عن النفس أفعال بسهولة من غير تقدم روية وأصول الفضائل الخلقية ثلاثة: الشجاعة والعفة والحكمة ومجموعها هو العدالة (لوحة ٢٩٠) ولكل واحد مسن الثلاثة طرفا: اقراط ، وتغريطس ، هما رذيلتان فأشجاعة محتوشة بالتهور والجبن ، والعفة بالقجور والجمود ، والعكمة بالجربزة والغباوة و

ويتفرع من هذه فروع كثيرة ، ولها أحكام ، وذلك كله مستوفى في كتب الأخلاق ، ولا يلين ههنا أكثر من هذا القدر منها • والصححة رالمرض ، من قبيل ما ليس بمحسوس من الكيفيات • والمححة عبارة عن الكيفية ، التي بها يكون بدن الحي ، بحيث تصدر عنه الأفعال اللائقة به سليمة ، والمرض ما يقابلها •

ومن هذا لقبيل أيضا : الفرح والنم والنضب والفزع والحـــزن رالهم والغجل والحقد • وهي ظاهرة ، لكونها وحدانية • والسبب المعد للنزع هنو أن يكنون حاملـــه الذي هو الروح العيواني المتولد في القلـــب ، على أفضل أحواله في الكم والكيف •

<sup>(</sup>۱) ك «زمانا» ·

أما في الكم فلأن زيادة الجوهر في المقدار توجب زيادة القوة ، لأنه اذا كان كثيرا ، بتى قسط واف في المبدأ ، وقسط واف للانبساط الذي يكون عند المفرح ، لأن القليل تبخل به الطبيعة ، وتمسكه عند المبدأ ، فـــلا ينبسط ، وأما في الكيف فأن يكون معتدلا في اللطافة والغلظ . وهــدة المسناء ، ومن هذا ظهــر أن المحد للكـم : اما قلة الروح . كما في الناتهين رائمنهوكين بالأمراض والمشايخ .

وأما غلظة كما للسوداويين وأسا سببه الفاعليي فالاصبيال فيه تغييل الكمال ، والكمال راجع الى العلم ، والقدرة ، ويندرج فيها الاحساسي بالمحسوسات الملائمة ، والتمكن من تعصيل المراد ، والاستيلاء على الغير . والخروج عن المؤلم ، وتذكر اللذات ، ومن هذا يعلم السبب الفاعل للغم ، ويتبع الفرح أمران : أحدهما يقوى الطبيعة ، ويتبعه اعتسدال مزاج الروح وحفظه عن التحلل ، وكثرة تولد بدل المتحلل ، وكسيدا يتبعه تخلخل الروح ، فتستعد للانبساط للطف قوايه .

والثاني انجذاب الغذاء اليه ، بعركته بالانبساط الى غير جهسة الغذاء والغم يتبعه أضداد ذلك ، والغضب تصحبه حركة الروح السي خارج دفعة ، والفسوح تصحبه حركتها الى داخل دفعة أيضما ، والعسون يندفع مع الروح الى داخل تدريجا ،

والهم يندفع معه الى جهتين في وقت واحد : كونه يوجد معه غضب وحزن • والخجل ينقبض به الروح أولا الى الباطن ، ثم يغطر ببسال - ساحبه ، أنه ليس فيما خجل منه كثير ضرر ، فينبسط تانيا • وما ذكر من أحوال الروح المتملقة بهذه الأمور ، فانما عرف من طريق التجربسة والعدين • والعدي عتبر في تعققه « غضب ثابت » •

والألم يتقرر صورة المؤذي في الخيال ، فلا تشتاق النفس للانتقام، ١٠

<sup>(</sup>١) ك «الى الأنتقام»

والا يكون الانتقام في غاية السهولة ، والا كان كالعاصل ، فلا يشسستد الشوق الى تعصيله ، ولذلك لا يبقى العقد مع الضمغاء • وألا يكون في غاية الصموبة ، والا كان كالمتعذر ، فلا يشتاق اليه ، ولذلك لا يبقى مع الملوك •

ولأقتصر على هذا القدر من الكلام في هذه الكيفيات ههنا ، وربـــا أتاك منها فيما يستأنف ما لم أذكره في هذا الموضع •



# الفصل السادس

#### فسسسيي

#### الاضـــافة

معرفة المضاف البسيط من حيث هو مضاف بسيط ، هي معرفة فطرية لا تعتاج الا الى تذكيراً وتنبيه ·

والفرق بينه وبين المركب: أن المركب فيه جزء من جنس أخـر، كالأب فانه جوهر في نفسه ، لحقته الأبوة ، وكالكيف الموافق ، فانه فرق بين أن يقال ، وافقة الكيف ، وبين أن يقال موافقة الكيف ، و الم

فان الأول أشير فيه الى الكيف المركب ، مع اضافة هي الموافقة و الثاني أشير فيه الى اضافة ، هي الموافقة متخصصة بالكيفية ، وهي المشابهة المتازة بذلك التخصيص عن المسساواة ، التي هي موافقة في الكمية .

ولا يصبح أن يرفع عن الموافقة في الكيفية مثلا تخصصها بها ، بعيث تبقى ذات الموافقة ، ويقرن بها التخصيص بالكمية أو غيرها ، وهي هي بعينها • فليس للاضافة جمل ، ولتخصص ها بما تخصص به ، جمال أخر •

فبالتخصيص بالموضوع تمتاز كل اضافة عن اضافة أخرى ، وليس معنى هذا التخصيص أن تؤخذ الاضافة المخصوصة عبارة عن المجموع من

<sup>(</sup>۱)ك وتذكري ٠

<sup>(</sup>۲) ك «موافقة كيف» ٠

المفروض ولاحقه ، بعيث يكون نفس المفروض الأحسو المبير لهسال بسلل الممير لها التخميص على التحقيدية ، حسو المميز لها هو أن تخصصها به ، وبعنى هذا التخصص على التحقيدية . هسو اخسافته اليها ، فسميز الاضافة أضافة أخرى ، ولو أنها بن إلاعتبسارات الذهنية للزم من هذا بحال كما سبق ،

ومن المتضايفين ما ينعكسان رأسا برأس ، كالاخوة ، فان كل واحد منهما أخ للآخر ، وليست أخوة واحدة هي قائمة بها جميعها ، بل لكسل واحد أخوة أخرى ؛ وليست الأبوة والبنوة كذا ، فان أحدهما أب للآخر، والأخر ليس أبا له أبنا ، والمضاف الحقيقي ، لا بد له من انعكاسسس الطرفين بالتكافؤ ، وكذا المركب ، اذا أخذ الطرفان على التعادل ، فسان الاب أب الابن ، فالابن ابن (لوحة ١٨٤١) الاب .

واذا قيل: السكان سكان السفينة ، رالرأس رأسس العيسوان ، لا يصبح أن يقال: السفينة سفينة السكان ، والعيوان حيوان الرأسس ، وانما يتحقق التعادل اذا قيل الرأس لذي الرأسس، والسكان لذي السكان ، واما ينل بتعادلهما أن يؤخسن أحدهما بالفعل ، والآخر بالقوة ، فأن العلم علم بشيء ، والشيء الذي هو معلومه أذا كان خارجيا ، قسم يوجد دون العلم ، ولكن لا من حيث هو معلوم .

وقد تكون الاضافة بين أمرين ذهنيين ، فيأخذهما الذهن حاضرين ، فتتحصل الاضافة بينهما في الذهن ، وهر كالمتقدم والمتأخر •

<sup>(</sup> ۱ 'أ ءالقروض» ·

٠) [ دوه ٠

<sup>(</sup> ۲ اِلله «كنفس» • أ

<sup>(</sup> ٤ )أ «فان أحدهما أبا الآخر ليس أبا له، •

ومتى كان أحدهما فقط حاضرا في الخارج ، فلا بد من حصيول صورته في الدهن ، حتى يصح الحكم بينهما ، والاضافة المطلقة بازانها النافة مطلقة . كالابرة وأنبنوة المطلقين ، وإذا حصلت فموازيها محصل أبضا.

والأضافة أمر زائد على مفهرم النصافين ، وأن كان أمرا اعتباريا فإن الأبوة مثلا ، لو كانت نفس الانسائية ، أو نفس الشخص الذي يقال له أب . لكان ذلك الشخص ما صح وجوده أصلا الا وهو أب ، ولما صحار أبا بعد أن لم يكن •

فالابوة ليست ذاته ولا انسانيته كيف ، والأبوة لا تعتل الا مسمع منوت والانسانية ، والشخص الانسساني تنقل دون القياسس اللي بنوة أو أبن وقد تتعدد معاذاة جسم لجسسم ، وكانا من قبل غير متعاذيين وليس اللامعاذاة بينهما أمرا معصلا ، حتى تكون المعاذاة سلبها وعدمها والاضافة قد تعرض للجوهر ، كالأب والابن ، وللكم كالطويسسل والتصير ، والقليل والكثير : وللكيف ١٠ كالأجر والابرد ، ولاضافسات أخرى ، كالاقرب والابعد ، والاعلى والاسسفل ، والاقدم والاحدث ، والاعدم والاعدى والاكسى ، وللعركة كالاقطسسيع والاعدم ، والاعراء وتبريدا .

رمن أقسام التضايف القتالي والتشافع والتماس والتداخسسل والاتصال والالتصال وأمور أخرى بعضها قد سبق ، وبعضها سيأتي ، ولا حاجة الى استقصاء جميعها و فالمتتاليان هما أمران ، ليس بيسسن أولهما وثانيهما شيء من جنسهما ، سواء كانا متفقين في تعام النبوع ، كبيت وبيت ، أو معتلفين كمنف من حجر وشجر و وربما خصص التتالي بالبسمين اللذين هما بهذه الصفة و والمتفافعان هما اللذان لا ينقسدان

<sup>(</sup> ۱ ) أعوالكيف،

وليس أولهما وثانيهما شيء من نوعهما ، كنتطية ونقطة • والمتماسيان الله مما الليبدان تختلف ذاتاهما (٢) في الوضيع ، ويتحيد طرفاهما فيه • وإذا اتحد ذاتاهما في الوضع ، مع ذلك ، كانا متداخلين والمتصلان هميسيا اللذان يتلازم طرفاهما (٢) كالخطين المعطين بالزاوية •

وقد يطلق الاتصال على معان آخر ، لا حاجه الى ذكرها ههنا • والمنتصفان مما اللذان يماس أحدهما الآخر<sup>(1)</sup> ، بعيث ينتقه بالتقاله • ومن الاضافة ما يسمى : بالاين والمتى<sup>(0)</sup> والوضع والجدة • فالأيه

هو كون الشيء في المكان ، وليس هو ككون العرض في معله ، كما عرفت و العقيقي منه هو كون الشيء في مكانه الغاص ، الذي لا يصح أن يكون معه فيه غيره و وغير العقيقي منه هو كون الشيء في السيوق و العام منه كالكون في المكان مطلقا ، والغاصل كالكون في الهيواء ، والشخصي كالكون في هذا المكان المشار اليه ، وفيه تضاد : كفوق وأسفل، وفيه ، الهد وأضعف ، كالاتم فوقية من غيره .

والمتى: هو كون الشيء في الزمان • وحاله في أقسامه حال ما قبله • ويقال أن للأمور دفعة متى ، ولكن إنما تقال ، لوقوعها في أمر له تعلمت ما يزمان ، وذلك أنا بالاشتراك • والوضيع : هو كون الشيء بحيث يكون لأجزائه بعضها الى بعض نسبة في الجهات المختلقة ، كالقيام والقعود • وهذا فقد يكون بالقوة ، كما قد يتوهم قرب دائرة قطب الرحى من القطب ، ونسبتها إلى العلوق •

<sup>(</sup> ۱ )! «ومتماسان» ·

<sup>(ُ</sup> ۲ )أ «الى» ٠

<sup>(</sup> ٣ ) أ «طرافهما» ٠

<sup>(</sup> ٤ )أ «آخر» ٠

<sup>(</sup> ٥ )ك دومتى» ·

<sup>(</sup> ٦ )أ «في ذلك» ·

ولا دائرة بالفعل ، ولا وضع الا بالتوهم ، وقد تكون بالفعل : اما بالطبع ، كوال ساكن البيت بالطبع ، كوال ساكن البيت من البيت وقيه أيضا تضاد كانسان قائم ، ورجلاه الى الأرض ، ورأسه الى السماء ، أو رأسه الى الأرض ، ورجلاه الى السماء ، وكالاستلتساء والانبطاء ، وفيد شد: وضعف ، كالأنب استقامة والنشاء ،

والعدة ، وقد يعبر عنها بالملك وله . هي كون العسم في معيسط. بكله أو بهمضه ، بعيث ينتقل المحيط بانتقال المحاط به .

وهو اما طبيعي كعال العيوان بالنسبة الى أهابه ، أو غيسس طبيعسي كالتسلح والتقمص والتختم ، وما هو مثل كون التوى للنفس ، والغرس لزيد ،

وان أطلق عليه هذه الأسماء فهو باصطلاح غير هذا - وقد تعسيد هذه الأربع أعني : الأين والثلاثة بعده ، أقساما خارجة عن الاضافة ، بأن تجعل أمورا غير النسبة يلزمها النسبة ، وهو خلاف لفظي • وتلك الأمور لم أجد برهانا على ثبوتها ، ولو ثبتت لكانت هيئات من أقسام الكيف • وان عرضت لها أضافة ، فجعلها داخلة تحت الاضافة أولى وأحق •



# الفصل السابع

# العركسسية

أجود ما عرفت به ماهية الحركة ، أنها خروج الشيء من التوة الدي الفعل ، لا دفعة ، وأيضا : أنها هيئة يمتنع ثباتها لذاتها ، واللادفعية ليس بزمان ، حتى ( لا ) ١٠ يكون ( لوحة ٢٩٢ ) تعريفها بالزمان المعرف بيا فيكون دروا ، بل هو أمر ينزمه الزمان ، وتصييبور الدفعيية واللادفعة بديهي ،

ويلزم من أن لا حروج إلى الفعل دفعة ، رمن امتناع ثباتها أنها أبدا تكون كونا للمتحرك بين المبدأ الذي منه العركة ، والمنتهي المدني اليه العركة ، بعيث أي حد يفرض في ذلك الوسط ، لا يكون المتحرك قبله ولا بعده فيه • والتوسط بهذه القيرد المذكورة هو صورة الحركة ، رئيس كون المتعرك متوسطا ، لانه في حد دون حد ، بل لأنه على الصفة المذكورة •

ولا يجوز أن يورد هذا القول تمريفا للحركة ، لأنه قد أخذ فيسمه القبل والبعد المعرفين بالزمان ، وأخذ فيه الحركة والمتحرك ، واستعمل فيه اللفظ المشترك وهو المبتدأ والمنتهى •

فانه قد يكون بالتوة . كما في الحركة المبنديرة ، وبالفعل كما في المستقيمة عد . وفقه وجود من الخطأ الواقع في التعريفات • والحركسة

ز ۱ ) سقطت من ك ۰۰

<sup>(</sup>٢) أ مثلمستثيمة

أمر ممكن العصول للجسم ، فهي كمال له ، لكنها تفارق غيرها مسن الكمالات ، بأنه لا حقيقة لها الا التأدي الى الغير ، ولو كانت مطلوبة . لأنها حركة فقط ، لما اختلفت حركات الأجسمام في الجهات وغيرها ، لأنه ترجيح من غير مرجح ، فهناك مطلوب ممكن العصول ليتأدى اليه وما دام ذلك الترجه فقد بقي شيء بالقوة ، فإن المتحرك انما يكون متحركا إذا لم يصل إلى مقصوده .

فالمتعرف اذا كان على حاله وتمكن له حالة أخرى ، ففيه امكانان : امكان العصول على تلك العالة ، وامكان التوجه اليها ، وهما كمالان والتوجه منها مقدم على الوصول ، والا لكان الوصول دفعة لا تدريجا فالعركة كمال أول لما بالقوة ، لا من كل وجه ، بل من الجهة التي هو باعتبارها بالقوة ، ولا يراد بالكمال ههنا ما يلائم الشيء ، فـان العركة قد تكون الى غير ملائم ، بل ما يمكن للشيء كيف كان والمراد بالكمال الثاني هو نفس التوجه ، ولو جعل هذا أيضا تعريفا لها ، للزم أن يكون تعريف الشيء بنفسه ، أو بما لا يعرف الا به ، أو بعا هــو

وهو أيضًا من قبيل أيضاح الواضحات ، أن كان التعريف تعريفنا يراد به تعييزها عما سواها لا تصور ۱۱۰ ماهيتها • فأن كل عاقل يفرق بين كون الجسم ساكنا وبين كونه متعركا ، ولو لم يكن تعييز العركة عما عداها معلوما له بالفيرورة لما كان كذلك • والتنبيه على تصور ماهيتها بأحد الوجهين المذكورين أولا ، كان •

وتتعلق العركة يستة أشياء : ما منه وهو مبدوءها ، وما اليه وهو منتهاها وما هي فيه ، والمحرك والمتحرك والزمان ·

وليس تعلق الحركة التي منها الزمان ، وهي التي هو تابع لها .

<sup>(</sup>۱) ك «يتصور» .

ومعلولها . كتعلق سائر الحركات به . فانها واقعة فيه ومقدرة به ٠

وريما كانت من بعض الوجود تابعة له ، لا متبوعة وانقسام هذا الكون في الوسط الى اكوان انما هو انقسام بحسب فرض وتوهم ، وهر في نغسه شيء واحد متصل ، عنى قياس المسافة والزمان و فيما يفرضس فيهما من الحدود ، للا يعزم تركب احركة من أجز ، لا تنجزا ومسر محال ومما يدل عنى بطلانه أنه أو كان للحركة جزء لا يتجزأ لكانست السرعة والبطء ، انما هي بتخلل السكنات ، والتالي باطل ، فالمقسدم مثله .

ووجه اللزوم أنه لو تحرك سريع وبطيء ، وقطع السريع جزءا ، فالبطيء ان قطع مثله هكذا دائما تساويا أو أكثر منه انقلب الابطباء أسرع ، أو أقل انقسم ( ما لا ينتسم ) ١٠ ، فلم يبق الا أن البطيء يسكن رهذا يرجب أن نسبة السكون الى العركة كنسبة البطء الى السرعة ٠ أ

وأما بيان بطلان التالي . فلأنه لو كان كذا ، لكان السكون في بعض المتحركات إضعاف العركة فيها ، فيكون سكونها معسوسا ، مع أنسا لا ندركه حسا ، هذا خلف - ثم السهم ، اذا لم يكن له مانع في أجازء الهواء وميله متشابه ، فلم يذهب زمانا ، ويقف زمانا • ولو وقف في الهواء لما نزل بنفسه ، اذ وقوفه يكون لبطلان القاسر ، الموجب لحركته ، فيكون سكونه طبيعيا ، حيث هو ، فلا يفارقه الا لقاسر •

والجسم الثقيل اذا تحرك ، وفرض فيه تغلل سكنات ، فكلما كسان اثقل ، كان تخللها آقل ، ويزيد الثقل حتى يزول السكون ، فاذا أضيف ما زال سكونه الى ما هو أثقل منه ، حصلت سرعة وبطء ، لا يتخلسسل سكنات ويتبع هذا التوسط حركة ، بمعنى القطع لجزء منه ، وهسسي الحركة المتصلة المعقولة ، من المبتدأ الى المنتهى ، ولا حضول لها فسسى

رًا) سقطت من ك ٠

الأويان . لان المتحدول ما دام ( لم ) الم يمسل الى المنتهم . فالعركسة لا توجد بتمامها ، واذا وصل اليه فقد القطعت .

وأما هذا التوسط المستمر الذي لا يجتمع متقدمه مع متاخره ، له وقوع في نفس الأمر وان كانت كليته المتصلة لا حصول لها الا في المتل ، وبهذا هي مطابقة للزمان •

وأما من حيث أنها بين القوة والفعل ، فليست مأخوذة مع مقسدار واتصال ، ليطابقه الزمان ، بل أنما يطابقه من حيث أنه يلزمه أتصال أو قطع • وبوقوع هذا التوسط بالفعل ، لم يلزم من كون المقتضسي واللاحق غير حاصلة مطلقا ، ثم من نفسس المتقضي واللحوق يلزم حصول ما ، فأن المنقضي ما كان وفات ، واللاحق ما هو بعدد الكون • ومن أدعى أن الجسم الساكن في حيز مثلا ، يحصل في آخر (لوحة ٢٩٣) من غير حركة ، فقد أنكر النظريات •

والحركة تنقسم الى : ما تقتضيها قوة الجسم ، أو أمر خارج عن الجسم ، وقواه •

والأولى: اما أن يشترط فيها كونها بالادراك والارادة ، وهــــي الارادية ، كحركة الحيوان •

أو لا يشترط فيها ذلك ، وهي الطبيعة ، سواء اقتضتها التوة على وتيرة واحدة أبدا ، كعركة العجر الى أسفل ، أو اقتضتها على وتأسر مختلفة ، كُنمو النبات •

والثانية هي القسرية ، ان لم يكن المتعرك كخير من المعرك ، أو كان المعرك مكانا له ، كعركة المدرة الى فوق ، والا فهي العرضيسية . كعركة المجالس في السفينة بحركتها .

والحركة قد تتصور في الاين . كالانتقاسال منان مكان السي اخر . وفسي

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

الوضع كعركة جرم دائر على مركن نفسه ، لا على ما يخرج منه • قان اكله حركة ، ولم يخرج الكل عن مكانه •

ریجمع الآینیة والوضعیة ، أنهما بالنسبة الی أمن خارج عن الجسم وهیئاته ، وفی الکم أما من مقدار الی ما هو اکثر منه ، وجو النمو ؛ ان کان پررود مادة ( ر ) ۱۰ التخلخل ، ان کان پدرن ذلك ، وادا الی ما هو اسمار منه ، وادر النبرل ، ان کان پانفیدار ماده ، وادک شد ، وادر النبرل ، ان کان پانفیدار ماده ، وادر النبرل ، ان کان پانفیدار ، ناز کان پانفیدار ، ان کان پانفیدار ، انفیدار ، انفید

وفي الكيف كتعرك الجسم من السواد الى البياض ، أو من العموضة الى العلاوة ، شيئا فشيئا، على وجه التدريج • والتغيرا؟) في هذه قد يتصور من غير حركة ، كعلم أو أرادة ، تبدلا بغيرهما ، دفعة •

والعقل وان كان يتصور في الكم والكيف حركة ، ففي نفس الأمسر لا حركة فيهما . لأن المراتب فيها من ما شه وما اليه يستاز كل واحسم منها عن الآخر بالفعل ، بخلاف الآيوز التي لا قسمة فيها ، ولا امتيسماز الا بالقوة .

والنسب اليها اعتبارية ، فلو كان فيهما العركة ، لكان الوسسط بين ما عنه العركة فيهما ، وما اليه العركة اما أن يكون واحدا أو كثيرا فان كان واحدا فلا حركة ، وان كان كثيرا فتلك الكثرة سلم وام كان اختلافها بالنوع او بالمدد اما متناهية أو غير متناهية .

فان كانت متناهية لزم تركب العركة من أمور لا تقبل القسمة ، اذ لو قبلت الانتسام ، لانتسمت الى أمور متنايرة ، ويعود الكلام السي كل واحد منها ، وهلم جرا ، فيكون ما فرض متناهيا غير متناه ، هذا خلف ، وتركها مما لا يقبل الانتسام باطل ، لما علمت ، وان لم تكسين متناهية ، مع أنها محصورة بين حاصرين ، وممتازة بالغعل ، فهو باطل ايفسا ،

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

٠ (٢) ك دوقي، ٠

وكذا الكلام في العركة في الجوهر ، وان كانت العركة فيه لا تكاد تتصور ، فاذن الجسم عندما تتبدل هليه الكميات ، وعند استعالته مسن كيفية الى أخرى ، فكل واحد من المراتب التي فيما بينهما ، توجد فسي زمان ، والا لزم تتالى الآنات ، فلزم في الجسم الأجزاء التي لا تتجزأ ، وستعلم بطلانه .

وتنقسم الحركة ايضا الى: مستديرة ، ومستقيمة ومركبة منها ، كحركة المجلة • وكل منهما الى مريعة ويطيئة • وأيضا فمنها واحددة بالشخص • ويجب أن يكون موضوعها وزمانها ، وما هي فيه واحدا • أما وحدة الموضوع ، فلأنه لو تعدد لكانت الحركة التي لهذا مفايسرة بالشخص للتي لهذا •

وأما وحدة الزمان فلاستحالة اعادة المعدوم بعينه وأما وحدة ما هي فيه ، فلأنه يمكن أن يكون جسم ، ينتقل من مكان الى مكان ، وهو مع ذلك يتحرك على مركز نفسه حركة وضعية ، بعيث يكون ابتداؤها بين الحركتين وانتهاؤها واحدا ، فيتحد الموضوع والزمان ، من غيسر اتحاد الحركة ولا تعتبر وحدة المحرك ، لأنا لو قدرنا محركا حسرك بجسما ، وقبل انقضام تحريكه أو معه ، يوجد محرك(١) آخر ، كانسست الحركة واحدة بالاتصال .

وان كانت كثيرة باعتبار تكثر النسب الى المحركات ومن غير هذا الوجه ، ووحدة المبتدأ والمنتهي غير كافية ، لأن السلوك من أحدهما الى الأخر قد يكون بطرق كثيرة ، بل وحدتهما لازمة لوحدة الأمور الثلاثة المذكورة - ومنها واحدة بالنوع ، ولا تتحقق الا عند اتحاد ما منه وساله وما فيه .

<sup>(</sup>۱) ومعرکاء ۰

أما اتحاد ما منه وما الله ، فلأن العركة من الأرض الى الهسسماء تخالف العركة من السماء الى الأرض بالنوع ، مع اتّحاد ما نيه العركة . وأما اتحاد ما فيه ، فلأن العركة من نقطة الى أخرى بالاستقامة ، تخساك العركة منها اليها بالاستقارة ، مع العادما فيها منه وما الله . ولا شيء من العركات تقتضيه مجرد الجسمية ، والا لدامت بدائها وما صح وجود جسم ماكن ، لأن ما بالذات يستعيل زواله بنارض ولما كانت العركات مختلفة بالمسرعة والبطاء ، و١٠ الامستقامة

ولما كانت الحركات مختلفة بالسيرعة والبطء ، و١٠ الاسستقامة والاستدارة وتكونها من المركز واليه وعليه ، لتساوى الأجسام في طبيعة . الجسمية .

وما كان مقتضاء غير مختلف نوسو لا يختلف ، وايفسسها فالرسسم سن حيث هو جسم ، هو ثابت ، ولا شيء من مقتضى الحركة الغير الثابشسة بثابت ، فلا شيء من الجسم من حيث هو جسم بمقتضى الحركة .

ولأن الجسم من حيث جسيته متشابه الأحوال ، والذي هو مقتض للحركة فانه يعطيها ويقتضيها شيئا فشيئا · ولو اقتضى الجسم الجسزء الأول من الحركة ، لدام بدوام علته ، فما وجد الجزء الذي بعده · فكانت الحركة غير حركة . هذا خلف · واذا كان مع الجسم جميع ما يلائمه ، فلا يتحرك ( لوحة ٢٩٤ ) فان الحركة لطلب الملائم ، وما لا يلائم فسلا يترجح وجوده بالنسبة الى اقتضاء الماهية الجسمية على عدمه ، فسلا يتعرك طبعا اليه · فالحركة لا تقتضيها طبيعة الجسم من حيث هي تلك الطبيعة فكيف ٠٢٠

والطبيعة ثابتة ، والعبركة ليست بثابتة · وما سعيت طبيعست ابتناؤها على مفارقة غير طبيعية · فالطبيعة توجب العركة بشسرط

<sup>(</sup>۱۰) څ دمنء +

<sup>(</sup>۲) ك دكيّن،

زائد ، وذلسك الشمارط هو حالة غير طبيعية (١) ، فلعلة العركة التي تسمى طبيعية جزء ثابت هو الطبيعة ، وآخر غير ثابت هو الوصول المسلمين حيثيات وأينيات غير ملائمة ، على سبيل التبدل والتجدد .

وان كانت المسافة في نفسها موصولة فالعركة الطبيعية مبنية على القسرية ، ولا تصدر العركة عن مجرد القوة الشعورية ، والا ما تخلفت عنها ، بل لا بد من مرجع جانب العركة ، على جانب السكون ، ليصدر عنها التحريك ، وذلك هو الارادات والدواعي المختلفة وما يعسرك الجسم بحركة متوسطة يسنى ميلا ، ووجه الافتقار اليه فيما يوجسك فيه ، أن الحركة لا تخلو عن حد ما ، من السرعة والبطاء ، وهما قابسلان للشدة (٢) والضعف ، والمحرك الواحد للجسم من حيث هو واحد ، كالطبيعة الواحدة ، لا يقبلهما ، فلا يكون صدور حركة منه معنية أولى من غيرها الا بأمر آخر ، قابل للشدة والضعف قبول الحركة لهما في سرعتها وبطئها وذلك هو الميل .

واشتداده وضعفه ، انعا هو بعسب اختلاف الجسسم في كميته ، واندماج أجزائه ، وانتسامها ، ورقة قوام ما فيسه الحركة وطلطه ، وفيسر ذلك و وهو معسوس في مثل الزق المنفوخ المسكن تحت الماء قسرا ، فان فيه مدافعة صاعدة ، مع عدم الحركة •

وهو قد يكون طبيعيا ، كالميل الذي للعجر المسكن قسرا في الجو ، وقد يكون قسريا ، وقد يكون قسريا ، كما يعتمد الحيوان على غيره ، وقد يكون قسريا ، كالسهم المرمي الى فوق قسرا ، ولا ميل في الجسم حال كونسه في العيسن الطبيعي ، لأنه ان مال اليه فهو طلب الحاصل ، وان مال عنه كان المطلوب بالطبع متروكا بالطبع • ولا يجتمع الميل الطبيعي مع القسموي الى جهتين مختلفتين بالذات ، لأن أحدهما مدافعة الى الحير الطبيعمي ، والأخر مدافعة عنه •

<sup>(</sup>١) أ وغيره طبيعة ، ٠

<sup>(</sup>٢) [ والشدة، ٠

والمدافعة الى الشيء مع المدافعة عنه ، لا تجتمعان - لكن جسساز المجتماع مبدأيهما ، لأن العجرين المرميين الى فوق من يد واحدة بقسوة واحدة ، قد يختلفان في السرعة والبطء ، عند اختلافهما في العجم - ولو لم يكن مبدأ الميل الطبيعي المعاوق في الأعظم موجودا ، أو أقوى ١١٠ ، لما ثبت الاختلاف المذكور ، لكونه ترجيحا بلا مرجع - وقد يجتمع الميسل الطبيعي ، مع الميل القسري ، الى جهة واحدة - كما اذا دفعنا العجر الى أسفل بقوة شديدة ، فإن العركة حينتُذ تكون أسرع مما إذا كان متحركا بطبعه فقط .

وكما يجوز اجتماع حركتين الى جهتيسن: احداهما بالذات، والأخرى بالعرض، فكذلك يجوز في المثلين، كعجر يعمله انسان يعشي، وكما لا يجتمع في الماء حرارة وبرودة، بل تكون فيه كيفية متوسسطة بينهما: اما مع الميل الى احديهما، أو مع التعادل بينهما، كذلك المسل الطبيعي والقسري الى جهتين وكلما كان الميل العلبيعي أقوى، كان أمنع لجسمه من قبول الميل القسري و

وكانت العركة بالميل القسري أفتر وأبطأ ، وليس كلما كان أبعد عن قبول الميل القسري ، كان ميله الطبيعي أقوى ، فان ذلك قد يكون ، لا للميل الطبيعي ، كالنبتة الصغيرة ، وما يجري مجراها ، فانه ليسسب لها بنية مستعدة لقبول ذلك ، وما لا مبدأ ميل(٢) طبيعي فيه ، فانسسه لا يتحرك : لا طبعا ولا قسرا ،

أما اذا فرض تحركه طبعا ، فقد انفرض معه ميل ٢٦) طبيعي ٠

<sup>(</sup>۱) ك وقوي،

<sup>(</sup>۲)، (۳) أ دمثل، ٠

وان فرض حركته عن قسر فالقاسر بارادة ، أو بقير أرادة : أما أن يطاوعه الجسم على التحريك المستقيم ، أو المستدير ، أو الا يطاوعه : فأن طاوع فلا شك أنه يختلف عليه تأثير الأقوى والأضعف ، مع المساوى في الأمور الخارجية ، ولولا أنه يعاوق الضعيف معاوفة ما ، والا لكان ان غير تفاوت .

وليست الماوقة للجسم بما هو جسم ، بل هي لأمر به ، يطلب البقاء على حاله ، من المكان الطبيعي والوضع - وهذا هو المبدأ الذي نعن في بيانه - وان يطاوع القاسر ، ففيه مقاومة ما ، ففيه مبدأ ميل ، والحركة النفسانية ، فالنفس هي التي تعدد حالها من السرعة والبطء المتغيلين لها ، بحسب الملائمة ، واختلاف الدواعي -

والحركة الطبيعية معاوقها المتناوت أمر من خارج الجسمة ، كرقسة قوام ما تتحرك فيه وغلظه • ولا يمكن أن تكون من داخل ، لأنهسها لا تقتضي الشيء ، وتقتضي ما تعاوق هنه • ( وكلما اتفقت الغارجهات تعينت المعاوقة الداخلية بالميل ) ٢٠)

وكلما اتفقت الأبور الداخلة ، تعينت الماوقة من جسارج ، ولا تستعق العركة ، من حيث هي حركة زمانا معينا لذاتها ، فأنها لا توجد الا على حد ما من السرعة والبطاء ، فهي مفردة عنهما ، غير موجودة . وما ليس بموجود لا يقتضي ما هو معين ، فليس التعين ، الا بأمر غيرها، هو الميل ( لوحة ٢٩٥ ) ان كان داخليا ، أو غيره ان كان خارجيا .

واذا بطل الميل القسري فليس مبطله ذاته ، والا لما وجد ، ولا يبطله المقسور ، ولا كل هيئة قارة فيه ، والا لما استمر معها .

ولا السركة التسرية التي هي معلولة للقاس ، فانها معلولة الميل ،

<sup>(</sup>۱) مقطت من ك .

<sup>(</sup> ٢ ) سقطت من ك ٠

والملول لا تبطل علته ، فالبطلل (۱) اس من خارج ، أمسا يبطله دفعسة ، كمسادم يلتقيه ، أو تدريبا كمعاوقات (۱) ما يتعرك منسه ، وتختلسف المعاوقة برقة ذلك وغلظه ، وبحسب ذلك يقل زمان ثبات الميل ويكشس فلا يزال يعاوقه شيئا فشيئا وينقصه ، حتى تنتمش العلبيعة ، وتتمكسن من مقتضاها ، واذا كان الميل يحس باقيا عند التسكين ، فليس نفسس الحركة ،

واذ لم يبق عند وصول الجسم الى حيزه الطبيعي ، مع أن طبيعة الجسم حينتُذ باقية ، فهو غير الطبيعي ، ولا يتصور وقوع الحركة في الآن -

واذا أخذ السكون عبارة عن عدم العركة ، عما من شائه أن يكون متعركا ، فالجسم في الآن الواحد ، لا يكون متعركا ولا ساكنا ، ولا يلزم من كون من ذلك الا يكون متعركا ، ولا ساكنا في نفسه ، كما أنه لا يلزم من كون زيد غير متعرك في السماء ، ولا ساكن فيها ، أن يخلو عن العركسسة والسكون مطلقا ، والاين المتعرك في جميع حركته أين واحد في الخارج ، ينتسم الى أيون في الوهم متعددة ، وأول القسمة فيه لا ينتهي ، كمسا سيتعقق ذلك في الجسم ، ومقابل العركة المطلقة سكون مطلق ، ومقابل العركة الخاصة سكون خاص .

وليس السكون هو لا وجود أي حركة كانت ، فما من متحسرك الا ويسلب عنه في حال حركته حركات أخرى كثيرة ، ولا يتمبور وجود حركة لا يتأتى أن يتمبور أسرع منها ، فأنها حينتُذ تقع في زمان لا يتجزأ ، والا لكانت الواقعة في أقل من ذلك الزمان ، هي أسرع من التي فرض أنسبه النهاية في السرعة ، هذا خلف ، هذا بحسب التصور المقلي

ا دوالمطله

<sup>(</sup>۲) ك دكساقات،

وأما في الأعيان فللسرعة والبطء حدان لا يمكن الزيادة عليهما في منس الأمر ، وكل حركة طبيعية ، فهي هرب بالطبع عن العال ، ولا شك أنها حال غير ملائمة .

ولا بد وأن يكون ذلك على أقرب الطلبوق ، فيكون على خطب ١١٠ مستقيم ، لأنه أن لم يكن كذلك ، كان الجسم في قصده الى مكانه الطبيمي عادلا عنه ، من حيث هو طالب له ، فلا يكون القصد اليه ، أذن فكل حركة ليست مستقيمة ١٢٠ ، فليست بطبيعية ٠

والحركة المستديرة التي لا تكون عن قسر ، فليست عن الطبيعة ويدل على ذلك أيضا ، أنه قد ثبت أن كل حركة بالطبيعة فانها لهسرب الطبيعة عن حالة غير طبيعية و والطبيعة قد بين أنه انما نعني بهساما لا تفعل بالاختيار ، بل انما تفعل بالتسخير ، فلا تتقنن حركاتهسا وأفاعيلها ، فلا تقتضي الكون في وضع والهرب عنه مما ، فلو فرضنا الحركة الوضعية بالطبيعة ، لكان سببها الهرب عن الوضع غير الطبيعي والمهروب عنه غير مطلوب و فانه لو كان مطلوبا ، لما كان مهروبا عنه ولكن الحركة المستديرة متوجهة الى حيث كان منه الهرب ، فهي اذن عن اختيار وارادة .

واذا كانت غير مختلفية ، فان ذلك لعدم اختيلاف الدواعيسي والارادات - ولو كان المقصود بالحركة المستديرة حصول وضع متعين الافذلك الوضع : اما بالفعل أو لا بالفعل والذي ليس بالفعل بوجيسه لا يعدث عنه تأثيسر بالفعل ، ولا يتصور تعينه ، فهو اذن بالفعل ، وذليلك المقعل اما بحسب الوجود الخارجي أو الذهني ، ولو كان بحسب الخارجي

<sup>(</sup> ۱ ) أ «حده ٠

<sup>(</sup>۲) ك دېستقيمه،

<sup>(</sup> ٣ ) أ والمعين، -

لوجد بالفعل تعينات لا نهاية لها ، لأنه ليس بعضها أولى بأن يخرج الى المفعل من بعض ، فيما حركته مستديرة • ثم لو كانت تلك الأوضاع موجودة بالفعل ، لما كانت مطلوبة ، فبقي أن يكون متوهما بحسسب الذهن •

وذلك التوهم: اما مؤثر (۱) أو غير مؤثر • فسأن لم يكسبن مؤتسرا ، فسواء كان أو لم يكن ، بل يكون سبيله سبيل المجاذبات المختلفة ، التي لا يجب لأجلها أن يصير الجسم ، منقسما بالفعل ، بل التوهم أضسمن ( من )(۱) ذلسك ، فهو توهم مؤتسر في الحركة ، فهو اذن توهم المتعسرك ، وهو المطلوب •

ويحتاج هذا الوجه الى معاضدة حدس • وكيف يصحح عند ذي فطرة سليمة أن تؤخذ حركة دورية ، مع أنه لا وضع أولى من وضع ، اذا لم يكن هناك سبب مرجح لوجود أحد الأوضاع ، من دون آخر مثله ، وليس الا لتومم أو تصور (١٦) -

والحركة المستقيمة ، وان كان الجسم الذي يتحرك بها ، يقمسد جزءا من المسافة ، ثم يهرب منه الى آخر ، فليس توجهه اليه هو نفسس توجهه عنه ، بخلاف الحال في المستديرة ·

وأيضا ، فإن المتحرك في المستقامة تنفير ميوله إلى التفسيد في الحركات الطبيعية ، والى الضعف في القسرية على الاتصال ، فيكون مقتضي كل منهما ، غير مقتضي الآخر ، وقد عرفت أن حال ميل هذه البطائم تختلف (بتقدير) (1) المسافات ،

<sup>(</sup>١) ك دمؤثرا،

<sup>(</sup>٢) سقطت من ١٠

<sup>(</sup>٣) ك ولتصوره ٠

<sup>(</sup>٤) أ دبالاستقامة، -

<sup>(</sup>٥) سقطت من ١٠

وليس كذلك حال الحركة المستديرة ، فهذا ما رأيت أن أذكره من الأعراض ، ومن ( لوحة ٢٩٦ ) ههنا أشرع في ذكر البواهر ، وما يخص كل واحد منها ، من هذه الأعراض وغيرها ، أن شاء الله تمالي ٠

الباب الرابع

فـــــــى

الأجسـام الطبيعية ومقوماتها وأحكامهـا



# 

# مقومات الجسم الطبيعي وأحكامه العامسة دون ما يختصب بجسمه جسمه

وجود الجسم الطبيعي معلوم من جهة الحس • وهو اما مركب من أجسام مختلفة الطبائع ، كبدن الانسسان ، أو غير مركب ، كالهواء • وكيف كان ، فهو قابل للانقسام (١٠ • والانقسامات المكتة اما حاصلة بالفعل ، أو غير حاصلة كذلك •

وملى كلا التقديرين: اما متناهية أو غير متناهية • هذا بحسب القسمة المقلية • لكن كون البسم في الخارج مركبا من أجزاء كل واحد منها لا يقبل الانقسام ، لا بالفعل ، ولا بالفرض هو محال ، ســـواء تناه • و لم تتناه •

وكذا كون الجسم المتناهي في الغارج مركبا من أجزاء غير متناهية بالفعل ، سواء قبل كل واحد منها الانقسام المقلي أو الفرضي ، أو لـم يقبلهما -

ويتبين بطلان الأول من وجوه كثيرة ، أذكر منها ثلاثة : أحدهما لو تالفت الأجسام ذوات المقادير منها فاما إن تتداخل أو لا تتداخل ، فان تداخلت(۲) لم يتألف منها مقدار ، وأن لم تتداخل فكل وسط منها بيسن

 <sup>(</sup>۱) في هذا المعنى يقول ابن سينا : « ان للجسم مقدارا تخينا متصلا ،
 وأنه قد يعرض له انفصال وانفكاك » • الاشارات والتنبيهـــات
 ۲ : ۱٤٥ \_ ١٤٦ •

<sup>(</sup>۲) ا دفلاء ٠

اثنين ، يلقي بأحد طرفيه غير ما لقيه بطرقه الآخر ، فانقسم فرضيا ، هذا خلف ·

وكون المركز معاذيا لجملة أجزاء الدائرة ، ليس كالملاقتيـــن المذكورتين ، لأن ما تتملق به تلك المجاذبات المتكثرة واحد ، وما تتملق به المتماسات غير واحد ، فأن تماس ما يماسه من جهة لا يقع على موضع تماس ما يماسه من جهة أخرى ، أ

وثانيهما ما الرحى اذا تعركت ، وكان فيها أجزاء لا تتجزأ ، فما لم يغرج جزء عن حيزه لا يقع في حيز مجاوره ، فاذا تعرك من دائمه الطوق جزء ، فاما ألا يتعرك من دائرة القطب شيء ، أو يتعرك أكثسر منه أو مثله أو أقل من جزء ٠

فان لم يتعرك من القطبية شييء(١) مع أن الطوقية قد تكون أضعافها مرارا كثيرة ، وجب أن يرى سكون دائرة القطب رؤية أتم من رؤية حركتها ، وليس كذا ، فإنا نراها مستمرة الحركة ، من غير أن نجد فيها سكونا أصلا .

وان تحرك منها أكثر منه أو مثله ، تمت القطبية قبل الطوقية · فلا بد وأن يتحرك من دائرة القطب أقل من جزء ، فينقسم ما لا ينقسم ·

وثالثها الشكل المربع ، يجب أن يكون قطره ، وهو الذي يقطعه بمثلثين متساويين ، أطول من كل واحد من أضلاعه • فلو كان مركسا من أجزاء لا تتجزأ ، لوجب أن يكون القطر مساويا للضلع ، وهو ممتنع وتظهر صحة ذلك عند التأمل والاعتبار •

وأما بطلان الثاني ، وهو تركيب الجسم المتناهي من أجزاء غيسر متناهية بالفعل ، فبيانه : أنا اذا أخذنا من تلك الأجزاء عددا متناهيا ،

<sup>(</sup>۱) أ دشيئا، ٠

قان لم يقد تألقه من كل الجهات مقدارا ، لم يتألف الجيسم منه • وان أفاد فقد حصل جسم له نسبة إلى الذي فرضت أجزاؤه ، غير متناهية •

ونسبة العدد الى العدد ، كنسيبة العجم الى العجم ، أذ بازدياد (١) العدد يزداد العجم ، فهو مساو له -

لكن نسبة العجم الى العجم نسبة متناه الى متناه ، فنسبة العدد الى العدد كذلك • فالجسم الذي فرض أن أجزاءه غير متناهية بالقعل ، هي متناهية بالفعل ، وهو المطلوب • ويتبين بهذا (أيضا )(٢) أن حركة الجسم ، وزمان حركته ، لا تتألف من أجزاء لا تتجزأ •

ولا الذي يغرض منهما متناهيا ، يتألف من أجزاء غير متناهيــة بالفعل ، لمطابقتهما للمسافة - ولو قطع بما لا يتجزأ من الحركة قــدرا من المسافة ، فان لم يتجزأ ذلك القدر ، فقد تركبت المســافة ، مما لا يتجزأ - وان تجزأ نما يقطع به نصفه ، هو نصــف ما يقطع به كله ، فينقسم من الحركة ما فرض أنه غير منقسم - وكذا نسبة الزمان الـي الحركة ، فأن زمان نصفها نصف زمان كلها ، كما أن الحركة الى تصف المسافة نصف الحركة الى كلها -

فكل واحد من الثلاثة ينقسم بعسب انقسام الباقين وقد ظهسر مما قيل ان الجسم اذا كان منقسما بالفعل ، فلا بد وان تنتهي قسمت الى جسم لا يكون منقسما بالفعل ، بل يكون قابلا للقسمة الفرضسية أو الوهمية ، الى غير النهاية بالقوة ، من غير ان تخرج تلك الانقسامات الى الفعل ألبتة و فكل جسم فهو قابل للانفصال ، وذلك الانفصال ان آدى الى الافتراق فهو الفك والقطع و وان لم يؤد اليه ، فان كان لامر

<sup>(</sup>١) أ دبزيادة، ١

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك

في الخارج ، فهو الذي باختلاف عرضين في الجسم ، والا فهو بالوهـــم أو ١١ الفرض •

وكون الأجزاء غير متناهية بالقوة ، لا يمنع من كونها محصورة بين طرفي الجسم ، ولا من كونها يقطعها قاطع بالحركة • بل انما ذلك مستنعا ، لو كانت الأجزاء موجودة بالفعل •

وكل جسم طبيعي ، فلا بد وإن يكون مركبا من : مادة وصدورة ، وذاك لأنه لا يخلون، من اتصال ( لوحة ٢٩٧ ) في ذاته ، وأنه قابسل للانفصال ، حال كونه متصلا ، فقوة (٣) قبوله حاصلة حال الاتصلال و ونفس الاتصال لا يقبل الانفصال ، اذ ما يقال انه قابل لشيء علللحقيقة ، لا بد وأن يكون باقيا عند حصول المقبول ، لكن الهويسسة الاتصالية تعدم عند طريان الانفصال ، فلا تكون قابلة له ،

فاذن للجسم (٤) شيء غير الاتصال به ، يقوى على قبول الانفصال ، وهو الذي يتصل تارة ، وينفصال أخرى ، وذلك هو المسامى بالمادة والهيولي ، وهو ثابت للجسم ، وأن لم ينفصل بالفعل • لأن ثبوته له ، لا بواسطة الانفصال نفسه فقط ، بل وبواسطة (٥) القوة عليه •

ولهذا كانت الهيوليّ ثابتة : حال الاتمسسال(١٠) ، وقبله ، وبعسده ، وليس لها في ذاتها أتصال ولا أنفصال:٧) ولا وحدة ولا تعدد ، وألا لسم تكن موضوعة لهذه الاشياء - وإذا كان كل ما هو جسم : فاما متمسل ،

<sup>(</sup>۱) ك «و» ٠

<sup>(</sup>۲) فی ك ، أ «يخلو» ·

<sup>(</sup>٣) أ «وقوة» ٠

<sup>(</sup>٤) أ «في الجسم» ·

<sup>(</sup>٥) أ «بل بواسطة» ·

<sup>(</sup>٦) أ «الانفصال» ·

<sup>(</sup>Y) أ «انفصال ولا اتصال» •

أو منفصل ، وأما واحد ١١١ ، أو متعدد ، فلا شيء مما هو قابل لشيء من ذلك بجسم ، بل القابل لذلك هو الهيولي • والاتصال أو الواحدة همو الممورة •

وأذا(٣) رجع كل عاقل الى نفسه ، علم أن الهوية الاتصالية ، هي شيء مع متصل ، وليست شيئا قائما بذاتها(٣) ، ولا تعقل ماهية الجسم بدونها ، فهي من مقوماته - فهو مركب منها ومن قابلها ، ومجموعهما جوهر - وأن كان الاتصال على اصطلاح هذا الكتاب ، ليس بجوهمر لقيامه بالهيولي ، لا يذاته - والمراد بالانقصال الذي أثبتت الهيولميي يواسطة قبول الجسم له ، هو الانقصال الاتفكاكي -

وكل جسم فهو قابل له ، من حيث طبيعة الجسمية ، وان امتنسع قبول بعض الاجسام له فذلك(٤) لامر خارج عن طبيعة الجسم ، من حيث هو جسم ، ودليل ذلك ، أن القسمة في الجسم ، وان كانت غير انفكاكية فلا بد ، وأن تحدث في المقسوم اثنينية ما ، ويكون ظباع كل واحد مسن الاثنين طباع الآخر ، وطباع الجملة ، وطباع الخارج الموافق في النوع وما يصبح بين كل أثنين منها يصبح ( بين )(١٠) أثنين اخرين ، فيصبح أذن بين المتباينين من الاتصال الرافع للاثنينية الانفكاكية ما يصبح بيسسن المتصلين ، ويصبح بين المتصلين من الانفكاك الرافع للاتعاد الاتصالي ، وما يصبح بين المتباينين ٠

وهذا كله انما هو باعتبار التشابه في طبائع تلك البسائط ، فان الطبائع المتسابهة انما تقتضي حيث كانت شيئا واحدا ، غير مختلف فيجب في الجميع : أما أمتناع قبول الاتصال والانفصال الانفكاكـــــــــــــــــى أو

<sup>(</sup>۱) أ دو احداء ٠

<sup>(</sup>۲) آ دفادا،

<sup>(</sup>٣) ك دبداته، ٠

<sup>(</sup>٤) ك «وذلك» ٠

 <sup>(</sup>٥) سقطت من ك •

امكان تبولهما • ولما لم يكن الاول حقا ، تمين الثاني ، وهو امكان تبول الجميع للاتصحال ، والانفكاك ، الرافع له هن حيث طبيعة الامتداد الجسماني ، المتول على الامتدادات الفلكية والعنصرية ، على اختلاف اقسامها ، بمعنى واحد • وتشترك اعداده في انها متصلة بذاتها ، قابلة للانفصال ، ولو بحسب الفرض ، وأنها لا تبتي هويتها الامتدادية عنسد وجود الانفسال ، لا في الخارج ، ولا في الذهن •

وهذا القدر معلوم ومشترك فيه ، ومقتض للعكم بالاحتياج الى القابل . مع جميع ما عداه ، مما نعلمه • وهو غير مانع من الانفصال الانفكاكي . من حيث طبيعته ، كما قد بين •

وهيولي الجسم لا توجد مجردة عن صورته ، والا قاما أن تمسيح الاشارة اليها أو لا تصبح ، فأن صحت قاما أن تقبل القسمة أو لا تقبلها ، فأن لم تقبلها فهي نقطة حالة في غيرها ، والا كانت جزءا لا يتجزأ ، فما منها الى جهة غير ما منها الى أخرى ، فأنقسمت • وأذا كانت حالة في غيرها ، وهو لا محالة ذو وضع ، فهو أما خط أو سطح أو جسم •

وكيف كان من ذلك لم تكن مجردة عن الصورة الجسمية ، اذ الخط والسطح ، لابد من حلولهما في الجسم • وان قبلت القسمة ، فاما في جهة واحدة فتكون خطا ، أو في ١٠٠ جهتين ، فتكون سطحا ، أو في ثلاث جهات ، فتكون جسما وأي هذه كانت فهي مقارنة للصورة •

وأن لم تصح الاشارة اليها ، وجب ألا تقارنها الصورة ، لانها لو قارئتها ، فأما أن تقارنها في حين ، أو لا ( تقارنها ) (٢) والاول محال والا لكانت الهيولي في حيز ، فتكون قابلة للاشارة اليها ، وقد فرضا خلافه .

<sup>(</sup>۱) أ «الي» -

۲) سقطت من ك ٠

والثاني محال ، وألا لفارقتها الصورة الجسمية ، لا في حيسز: ١٠ - فيحصل الجسسسم لا في حيز ، ثم ينتقل الى الحيز ، وهو باطل ، ولأن الصورة الجسمية لو قارنتها : فاما ان تقارنها صورة أخرى نوعية ، أو لا تقارنها .

قان كان الأول كان ترجيحا بلا مرجح ، وان كان الثاني قلا جائسز ألا يحصل في حير أصلا ، ولانه أن يحصل في كل الاحياز ، في حالة واحدة وهما ظاهرات المطلان .

فليس الا أن يحصل في بعض الأحياز دون بعض ، وحينت يكسون اختصاصى اختصاصه بذلك العيز ، من غير مخصص ، لأنه لا يكفي في اختصاصى الهيولي بعيز ، اتصافها بما لا يقتضي لها حيزا ، لأن نسبتها مع تلسك الاوصاف الى جميع الأحياز واحدة

وما يقتضي لها حيزا فقد فرضنا انتفاءه ، لكن التخصيص بسن غير مخصص باطل • وإذا بطلت الأقسام بأسرها ، على تقدير تجردها عن الصورة ، فتجردها عنها باطل •

ولو تجرد ( لوحة ٢٩٨ ) هيوليا جسمين عن الصورة ، ان تكثيرا دون مميز ، فهو معال ، وان اتعدا باتصال وامتزاج وتركيسب . أنفر ضياست ؛ الصيورة المنفيسة ،

والاتحاد على غير هذه الوجوه باطال ، وليسان اتعدام أحد الهيوليين و أولى من الاخر ، فلا بد من عدمها معا و ثم خصص بعسان الهيولي بصورة دون البعض ، لكانت منقسسمة متمايزة الأجزاء دون

<sup>(1)</sup> أ «والا لقارنتها الصورة لا في حيز» .

<sup>(</sup>٢) أ «وأن يحصل» ·

<sup>(</sup>٣) في ك مظاهر» ·

<sup>(</sup>٤) أ «عروضه» ·

<sup>(</sup>٥) أ دالهيولتين،

الصورة ۱۱۱ و والمحال لازم ، سواء أتصل البعض بالبعض ، أو أنفصل عنه و هذا وما قبله فلا يدلان (على )(۲) أن الهيولي لا تتجرد عــــــن الصورة مطلقا ، وكيف كان •

بل الاول ٢٥ منهما يدل على أن الهيولي المقترنة بالصورة ، لــــم تكن مجردة عن صورة أصلا • والثاني يدل على أنها لا تتجرد بمـــد حصول الصورة فيها • ولا يبعد أن يحدث ٢٠ من ذلك عـدم تجردهـــا عنها مطلقا • والصورة أيضا ، لا تتجرد عن الهيولي ، لأن الاتصال مـن حيث هو اتصال ، لو كان غنيا بذاته ، عما يقوم فيه ، لبقـى ذلـــك الاستغنام ببقاء ذاته ، وقد بين أنه ليس كذا •

ولا تغلو الهيولي أيضا من صورة (٥) أخرى ، تغتلف بها الاجسام أتواعا : كالصورة الأرضية والهوائية والفلكية • وذاك لأن الأجسام مختلفة في اللوازم ، فانها اما أن تقبل الانفكاك والالتئام والتسميكل بسهولة ، كالأجسام الرطبة ، أو بعسر ، كاليابسة ، أو لا تقبلهما أصلا ، كالمعدد ، على ما ستعلم •

والاختلاف في اللوازم يقتضي الاختلاف في الملزومات فهذه الأمسور لا تقتضيها الجزمية المتشاركة في جميع الأجسام ، اذ لو اقتضت شيئا منها لكان كل جسم كذلك ، وليس كذا ، ولا تقتضيها أيضا الهيولي ، لأنها قابلة لها ، والقابل لا يكون فاعلا لما يقبله ، فلها علة غيرهما .

<sup>(</sup>۱) أ «الصورة» -

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٣) أ وللاول» ·

<sup>(</sup>٤) في ك ، أ ديحدس،

<sup>(</sup>٥) أ دصورة ١٠٠٠

بعض ، من غير استحقاق ذلك البعض له ، يكون تخصيصا من غيــــر مخصص ، وهو معال ت

ثم أن الفاعل لا يغيد الاستعداد للقبول ، وعدم القبول الا بأفادة ما يقتضيهما • فأن الاستعداد لهما أنما هو للثنيء المستعد لذاته ، لا يجمل جاعل •

وان كانت العلة المفيدة لذلك مقارنة للجسم ، كانت هي العسورة النوعية المذكورة و وانعا وجب تعلقها بالهيولي ، لوجوب تعلقها سيالأمور الانفعالية وكذلك العال في كون الهيولي لا بد لها من استحقاق مكان خاص ، أو وضع خاص .

وكل واحد من الهيولي والمدورة ، لا يجوز أن يكون على مطلقة لوجود الأخرى ، ولا واسمالة في وجودها ، والا لكمان متقدما بوجوده وبشخصه عليه

ولا يجوز استفناء كل واحدة منهما عن الأخرى مطلقا ، والا امتنع التركيب بينهما ، بل تعتاج كل واحدة منهما الى الاخرى ، من الوجه الذي لا تعتاجه الآخرى اليها فيه ، لئلا يلزم الدور • ويوجدان مما عن سبب غيرهما •

وكون الهيولي في حد ذاتها ، لا مقدار ولا قبول قسمة لها ، لا ينأفي حلول المقدار والصورة الجسمية فيها • وانما كان يمتنم ذلك ان لسوكانت توجد ، ولا حال فيها ، ثم توجد وقد حل فيها ذلك حلول السريان • فائه لا يحل شيء ذو طول وعرض على الوجه المذكور ، في شيء لا طول له ولا عرض ، كما عرفت •

أما أذا كان محل يوجد مع حال يستفيد المحل من ذلك المحال صفة ، فأذا ميز المحل من الحال في المقل ، يوجد عاريا عن الصفة المستفادة في حد ذاته ، كالأسود أذا نظر في محل السواد ، قائه يكون في حد ذاته ليس بأسود ، لا أنه ذو لون مضاد للسواد - وهكذا الهيولي ، فأنها تستفيسد المقدار وقبول القسمة من الصورة -

فاذا آخذت في العقل من حيث هي هيولي ، لا من حيث انها متصورة بصورة ، أو غير متصورة ، لا يكون لها في حد ذاتها مقدار ، ولا قبول قسمة ، لأنها تستفيدهما من الصورة ، وهكذا الوحدة والكثرة وغيرهما -

وهذا الممنى من الحلول مغاير لمعنى الحلول على الوجه المتقدم ، وكل جسم فاما بسيط ، وهو الذي ليس فيه تركيب قوي وطبائع ، بسبل طبيمة كله ، وطبيعة جزئه شيء واحد .

واما مركب ، وهو على خلاف ذلك · وكلاهما اشتركا في أنه متى خلى احدهما وطباعه ، من غير قاسر ، فلا بد له ، والعالة هذه ، مسنز وضع وشكل ، ومقدار كل منها معين ·

والمقتضى لذلك: اما أمر خارج عن الجسم ، أو غير خارج عنه ، والخارج فرض نفيه ، فهو أذن غير خارج وهو أما مشترك فيه بين جميع الاجسام ، وهو باطل ، والا لاشترك الجميع في ذلك الممين من هسده الامور ،وليس كذا ، أو غير مشترك ، بل هي أمور مختلفة يختص كل واحد منها بجسم من الأجسام وتلك هي طبيعة الجسم الذي اختصت به .

وأيضا هذه ( لوحة ٢٩٩ ) الطبائع ، لما تقتضيه من هذه الأمسور الممنية : اما أن يكون اقتضاء يزيله مع وجودها قاسس ، أو لا يكسون كذلك -

والأول باطل ، لما نشاهده من ازالة القاسر لها ، وعود الجسم الى ما تقتضيه طباعه منها ، عند زوال القسسر ، فتعين الثاني ، وهو ألا

تكون موجبة لها ، بل مقتضية لاستيجابها ٠

ولا يلزم من كون كل جسم له وضع ، أن يكون لكل جسم مكان ، قاتا نعني بالمكان السطح الباطن من الجسم . العاوي المعاس للسماع الظاهر من الجسم المعوى -

وعلى هذا ، فالجسم الذي يفرض آخر الأجسام ، له وضع ، وليس له مكان ٠

وكل جسم له مكان ، فمكانه واحد : أما ان كان بسيطا ، فــــلان الطبيعة الواحدة تقتضي من كل مالا بد للجسم ، أن يلزمه ، واحـــدا غير مختلف بالاوقات والاحوال ، الا إذا منعها مانع .

فاذا فقد المانع ، فيقتضي من كل جنس مما يلزمها من الاعراضي شيئا واحدا ، على نهج واحد - وأما ان كان مركبا : فان غلب أحسد أجزائه فمكانه مكان الغالب ، وان لم يغلب : فان كان فيه أجزاء أكلفها في جهة واحدة هي الغالبة على الباقية ، فمكانه هو ما يقتضيه الغالسب فيه ، بحسب ذلك ، اذ لا غالب فيه مطلقا -

وان لم يكن فيه أجزاء بهذه الصفة ، فمكانه هو الذي اتفق وجوده فيه ، عند تساوي المجاذبات ، فانه لو مال الى أحد الأمكنة المتساوي النسبة اليه ، لكان ذلك تخصيصا ، من غير مخصص ، ولا مكانسان طبيعيان لجسم واحد ، والا فعند حصوله في واحد منهما : ان طلب الآخر فمطلوبه هو الطبيعي ، دون ما هو فيه ، وان لم يطلبه فما هو فيه هـوالطبيعي له .

وعند مفارقته لهما ، أن لم يطلب وأحد منهما ، فليس شيء منهما طبيعيا له وأن طلبهما مما أمتنع توجهه اليهما دفعة ، وأمتنع توجهه الى وأحد منهما ، دون الآخر ، لأنه ترجيح من غير مرجح وأن طلب وأحدا فقط دون غيره فذلك هو الطبيعي لا غيره.

والبسيط تقتضي طبيعته الواحدة من الأشكال شكلا واحدا ، هـو الكرة ، والا لاختلفت الهيئات عن قوة واحدة ، في مادة واحدة ، فيؤثـر المؤثر الواحد ، من حيث هو واحد ، في القابل الواحد ، كذلك ، تأشرا مختلفا ، وبطلانه ظاهر ولا يمكن اسناد الشكل الكري للجسم البسيط الى جسميته المشتركة ، لأن ذلك الشكل لابد وأن يكون متعينا بالمقادير المختلفة ، فيتأخر من حيث تمينه عنها ، فيستند من حيث هو كذلك الـي غير القدر المشترك من الجسمية ،

واذا لم يحصل للجسم أمر من الأمور ، مع قيام مستوجبه ، فنالسبك لاسباب لا تعلمها تفصيلا • وهي اما راجعة الى الملة الفاعلية ، أو الى العلة القابلية ، او اليهما معا •

ووجود جسم غير متناه ، أو أجسام مجموعها لا نهاية له ، وأن كان كل وأحد منها متناهيا ... محال ، والا لكان لنا أن تفرض فيه أو فيها بعدين خرجا من مبدأ وأحد ، كساقي مثلث ، لا يزال البعد بينهما يتزايد ، بحسب تزايدهما في نفسيهما

قلو كان البعدان المذكوران ممتدين(١) الى غير النهاية . لكسان ما بينهما أيضا الى غير النهاية ، لانا قرضنا تزايده مساويا لتزايدهما • فكان ما لا يتناهى محصورا بين حاصرين ، وهو محال • وهذا الفرضس واقع في نفس الأمر •

فانا اذا تسبمنا جسيما ذا اسبتدارة ، كالترس ، باربعة مثلثات متساوية ، انتسمت سعة العالم الجسماني ، بحسب انتسامه • فان كان ما بين كل ساقين متناهيا ، فالكل متناه ، أو غير متناه ، مع انحصاره بينهما ، فهو بين البطلان •

وليس خارج الأجسام ولا بينها خلاء ، ونعني به بعد تام قانــم

<sup>(</sup> ۱ ) آ «ممتدان» ·

بذاته لا في مادة ، من شهاته أن يملأه الجسه ولو أمكن خلو البعد المذكور من مادة ، لكان ذلك الفراغ له مقدار في جميع الاقطار ، وكان بعضه أصغر وأكبر من بعض ، فإن ما يسم جسما يقضل على ما همه أصغر منه ، ولا يسم أكبر ، فلا يكون ذلك الفراغ عدما محضا .

اذ العدم المعض لا يقبل المساحة والتقدير - ولا يقال بعضه اكثر من يعض أو أقل منه ، وأبعاده ، اذا كان بين أجسام غير أبعاد ما هسو بينها من الأجسام -

قان البعد الآخذ من الزاوية العليا ، الى الزاوية السفلى مسلله يحاذيها ، ليس في أبعاد تلك الاجسام ما يساويه • واذا لم يكن الخلسلاء معدوما فهو موجود ، اما قائم بذاته ، أو يغيره •

فان كان قائما بداته فهو متصل ، لمطابقته الجسم المتصل • وكل ما يطابق(١) المتصل فهو متصل ، وكل متصل فاتصاله في مادة ، فالغلاء بعد في مادة ولا شيء مما هو بعد في مادة بخالاء ، فلا شيء من الخلاء بغلاء • هاذا خليسات

وان كان قيامه بغيره فهو في مادة أيضا ، ويعود الخلف ثم كيــف يتمور حصول الجسم فيه ، بعيث يكون بعده وبعد الجسم الحاصل فيـه متداخلين ، يلقى كل واحد منهما كل الآخر ، فلا يزيد الاثنان علــــى الواحد ، ولا الكل على الجزء

وهل يمكن أن يكون المانع ( لوحة ٣٠٠ ) من تداخل الجسمين ، 
بمعنى صيرورة أحدهما في حيز الآخر ، الا البعد الذي له اختصاصص 
بالعيز بذاته ، دون ما لا أختصاص له بذاته بالعيز والوضع ، كالمادة ، 
وسائر ما يقوم بالجسم من أعراضه .

على أنا لا نعني بالجسم الا الجوهر ، الذي يمكن فيه فرض أبعاد



 <sup>(</sup>۱) أ «طابق»

وذلك واضح له وكونه شيئا من شاته قبول تلك الابعاد ، هو صورته والأبعاد المذكورة عرض فيه ، هي الجسم التعليمي واذا نظرنا في الغلاء ، وجدنا ذلك كله صادقا عليه فما فرض خلاء هو جسم ، اللهم الا أن لا يكتفي بما ذكر في تعريف الجسم ، وحينئذ يعسير الغلاف لفظيا والغلاء الغارج عن كل الاجسام ، لو جاز وجوده ، لما أمكن عدم تناهيه ، بمثل ما مر ، في امتناع عدم تناهي الأجسام ، ولما أمكن أيضا كونه متناهيا ، والا لكان حصول العالم الجسماتي في حيز منه ، دون ما عداه من أجزائه ، مع أنه في نفسه متشابه ( تشابها ) لا اختلاف فيه ، ترجيحا من غير مرجح ، اذ لا تبتني الامور الدائمة على الاتفاقات والفاعل المتساوي المالسية الى شيء متشابه ، لا يخصص بعض أجزائه بشيء دون يعض .

ثلاثة متقاطعة على زوايا قائمة · فجوهريته هي كونه قائما بناتيه ، ووقوف الأجسيمام الثقال ذوات التجاويف على الماء ، وانجذاب تالبشرة في المحجر من الأمور المبنية على امتناع الحميلاء

وقد ذكر في امتناع لا نهاية الأبعاد، وفي استعالة وجودالخــــلاء وجوه كثيرة غير الذي ذكرته ، ولكنها غير ملائمة ، لقصد الاختصار . وقد ظهر مما تقرر أن لكل جسم مادة وصورة وطبيعة وأعراضا .

قمادته هي المعنى الحامل الصورته ، وصورته هي ماهيته التي بها هو ما هو ، وطبيعته هي القوة التي يصدر عنها تغيره أو سكونه اللذي يكون عن ذاته ، وأعراضه هي الأعراض التي اذا تصورت مادته بصورته وتمت نوعيته لزمته ، أو عرضت له من خارج \*

<sup>(</sup>۱) 1 «متساوي» ·

## المفصل الثاني

### العناصير وأحوالهيا باعتبار الانفسراد

الجسم الذي من شأنه أن يتعرك حركة مستقيمة ، ينقسه الى : كثيف ، وهو الذي يعجز أبصارنا عن ابصار النور بالكلية • والهليف ، وهو الذي لا يعجزها عن ابصاره ألبتة • والى مقتصد ، وههو الذي يعجز عن ذلك حجزا غير تام ، على اختلاف مراتبه في ذلك العجز •

وينقسم الجسم المذكور بوجه آخر الى : حار خفيف ، وبحسارد ثقيل • وقد سبق بيان ذلك • وهذا الجسم اذا جاز انفساله عن كليت نوعه ، فهو قابل للحرق ، وقبوله لذلك ولتركه ان كان بسهولة ، فهسو الرحلب ، وان كان بصموية ، فهو اليابس ، ونعن اذا تأملنا بسسائط الأجسام التي عندنا في عالم الكون والفساد ، لم نجدها خارجة عسسن أربعة : الأرض ، ويلزمها من التقسيم الاول الكثافة ، ومن الثانسي البرودة والثقل ، ومن الثالث اليبوسة • والماء ، ويلزمه من التقاسيم الثلاثة : الاقتصاد والبرودة مع الثقل والرطوية •

والهواء ، ويلزمه من الثلاثة : اللطافة والحرارة مع الخفسسة والرطوبة - والنار ، ويلزمها منها اللطافة والحرارة ، مع الخفة ، وفي يبوستها أو رطوبتها شك -

أما ما هو بحسب التقسيم الأول ، فظاهر لنا في : الأرض والمساء والهواه وخفى عناً في النار ·

ويدل عليه فيها أنا نرى النار كلما كانت أقوى كان تلونها أقل.

فأن كير العدادين أذا قويت النار فيه ، ذهب لونها · ونجد أصصحول الشمل وحيث النار قوية متمكنة من الاحالة التامة للأجزاء الأرضية ، هي شفافة ، لا يقع لها ظل ·

والأجسام الدخانية اذا صعدت الى قرب الفلك ، احترقت ، ولـو لم يكن هناك طبيعة معرقة هي النار ، والا لما كان ذلك دائمها ، أو اكثريا ·

ولو لم تكن تلك النار التي عند الفلك لطيفة ، لوجب أن تكبون ساترة للسماء والكواكب -

فثبت أن النار عندنا ، أنما كانت ساترة لما وراوها ، لما يخالطها من الأجزاء الأرضية ، ولهذا كلما كثرت الأجزاء الارضية فيها قسوى لونها ، وكلما قلت تلك الأجزاء ضعفت النار ، ومالت الى الشفافية ، فثبت أن النار بسيطة شفافة كالهواء .

وأما ما هو بحسب التقسيم الثاني ، فهو قريب من الوضيوح ، لكن حرارة الهواء انما هي بالقياس الى الماء ، لا الى النار ، ولذليك يتشبه به الماء بصيرورته بخارا أذا سخن ولطف ، ولو لم يكن أسيخن من الماء ، لم يكن أخف وألطف منه .

وإذا أحسسنا في الهواء المجاور لأبداننا ببرودة ، فذلك لأنسسه ممتزج بأبخرة اختلطت من الماء المجاور له ·

ولولا ان الارض تعمى بالشمس ، ويعمى بسببها الهواء المجاور لها ، لكان أبرد من هذا • ولكنه يعمى الهواء المجاور للأرض الى حمد ما ، نقل البرودة ، فيكون ما فوقه أبرد الى حد ما ، ثم يترقى الى ما . هو حار ولا كالنار •

ويحقق برودة الارض أنها أذا لم تتسلخن بالرياح الحسارة ، ولا بأشمة الشمس والكواكب ، ولا بغير ذلك ، ظهر منها برد محسوملس . وكونها أبرد من الماء ، والماء أبرد منها ، فمشكوك ، ويؤكد (لوحة ٢٠١) كونها أبرد من الماء ، أنها أثقل منه ، وليس بقطمي ، اذ جاز أن يكون لازدياد ثقلها سبب آخر غير شدة البرد .

وكون الاحساس ببرودة الماء أكثر . إلا يدل على أنه في نفس الأمر كذلك ، لبواز كون ذلك لقرط وصوله الى المسام ، فأن النار أسخن من النحاسس المذاب ، مع أن الاحساس بسخونته أشد من الاحساس بسخونة النار .

وأما الذي بحسب التقسيم النالث ، فهو واضح ، في الثلاثة الأول ، وفي يبوسة النار ، أو رطوبتها تردد أما يبوستها فقد استدل عليها بأن الحسرارة الشديدة ، تفني الرطوبة عن المادة . وليس يدليل على الحقيقة ، فأن ازالسسة الرطوبة انما هو للتلطيف والتصعيد ، لا بأنها يأبسة في نفسها ، ثم انهسسا تجعل الماء بتصييره بخارا أو هواء . أرطب مما كان وأشد ميعانا ،

فعلى هذا كان يجب أن تكون رطبة ، وأما رطوبتها فاستدل بعضمهم عليها بأنها سهلة القبول للشكل ، سهلة الترك له ، وهو ضعيف أيضا ، لأن التي تجدها كذلك هي النار التي عندنا ، وجاز أن يكون ذلك لمخالطة أجرزا، هوائية ، ويحتمل أن تكون النار البسيطة فيها يبس ما أذا قيست إلى الهواء والله ، وأن لم تكن يابسة بقياسها إلى الأرض ،

والنار هي البالغة في الحرارة والأرض يبسها أشد من برودها ، والماء برده أشد من رطوبته ، بل لو ترك وطبعه لجاز جموده أن لم يسيله جسسم حاز ، الا أنه ليس جموده كجمود الأرض ، فهو رطب بالقياس اليها ، لا مطلقا - ولو كان برد الهواء هو الذي تجمد ، لكان الهواء أبرد من الماء ، وقد ببن خلافه -

ويدل على حصر العناصر في الأربع . هو أنها أما خفيفة أو ثقيلة ، وكل واحد منهما أما مطلق . أو غير مطلق ، فالخفيف المطلق هو الذي في طباعه أن يتحرك الى غاية البعد الذي يمكن أن تصل اليه هذه الأجسام ما يلي جهسة السماء . وهو النار ، والخفيف الغير المطلق هو الذي في طباعه أن يتجسسوك في ذلك البعد الى تلك الجهة . ولكن لا ألى غايته ، وهو الهواء

والتقيل الغير المطلق هو الذي في طباعه الحركة الى تلك الجهة ، لا الى غايتها . وهو المار • وقد بان أن هذه الاجسام لم تخل عن الكيفيتين الفعليتين ، أعنى المهدتين لنتائج والتحريك . وهما : الحرارة والبرودة ·

وعن الكيفيتين الانفعاليبيسن . أعني المهدنين للفبول والتأتمي عنه ، وهما : الرطوبة والببوسة . ولا يوجد فيها ما هو حار فقط . أو بارد فقط لأن التقسيم الأخير تتبت عليه رطوبة أو يبوسة . وكذا لا يوجد فيها رطب فقط ، أو يابس فقط ، واجتماع أربعة أو ثلاثة من هذه الكيفيات في بسبط واحد منها ظاهر الامتناع .

والهيئات الغير العامة لجميع الأجسام التي عندنا : كاللون والطعمام والرائحة . يجوز أن تخلو عنها هذه الأجسام ، فانا لا نجد للهواء لونا ولا طعما ولا رائحة . الا أن يخالطه غيره • وجاز أن يكون لهذه الاجسام بعض ذلك ، أو كله ، ولا نحس به ، لضعفه فيها ، أو لعدم شرط احساسه •

وحركات العناصر الى أماكنها أو كان تسريا ، لما كان الأكبر مسمسن أجزائها يتحرك الى مكان كليته أسرع مما يتحرك اليه الأصغر منهما • فسأن فعل الناسر في الأصغر أقوى من فعله في الأكبر . لكثرة المانعة فيه • وهسله فيستحيل بعضها الى كيفية بعض ، وينقلب بعض أجزائها الى بعض أجبزا- الآخر •

أما الاستحالة فسببها فيما تعلم ، وإن احتمل غيره مما لا تعلمه ، وهو مجاورة أو مماسة أو مقابلة أو حركة · ( كما ١١/١ يتسخن الما مثلا بمجاورة النار ، أو بمماستها ، أو بمقابلة ٢٠ الشمس ، أو بتحريكه بالخضخضسة ، وليس تسخينه ، لان أجزاء نارية فشت فيه ، وإلا لكان تسخن ما في كسوة

<sup>(</sup>۱) ســقطت مــن ك ٠

<sup>· (</sup>٢) أ «بعقابلة»

خزف أسرع من تسخل ما في قمقمة تحاس ، على نسبة قبولهما ومسامهما

ثم أذا كان رأس الأنية مسدودا ، وهي معلوءة فأين للفاشسي مكان المداخلة ، حتى داخل الله بالكلية ، قالا يشاهد فيه الا الحرارة ، وكيف لسم يطف الماء تلك الأجزاء شيئا فشيئا ،

ولو خالط المتبرد أشياء جهدية . لما برد الجهد ما فوقه ، أذ ليس من طبع الاجزاء الجهدية الصمود ، والمخضخض والمحكوم يتسمسخن بالحركة ولا قار هناك حتى تقشودا؛ فيه -

ولا يمكن أن يقال كانت كامنة ، فأظهرها الحك والخضخضة ، فسان الماء٢٠ يتسخن بالتحريك ، مع أن ظاهره وباطنه كانا باردين ، ثم صارا - خارين .

ولوا ٣ كان هناك حرارة باطنة ، لاحس بها قبل تحريكه ، شم كيف يصدق بان النارية المنفصلة عن الخشب ، والباقية فيه بعد تحمره ، كانست كامنة ولم يحس بها عند الكسر والرضيس والسحق ، وكذا التي في الزجاج الذائب ، مع أنه لا يستر ما في باطنه ، وكان هذا ( مما )(4) لا يحتاج الى إيضاح لوضوحه .

وتستعد هذه الأجسام بمقابلة المضي، لقبول ( لوحة ٣٠٢ ) التسخين من المبدأ المفيد له ·

وتشتد حرارتها بشدة المقابلة . وتضعف بضعفها ، ولهذا كان الحسر في الصيف أشد . وليس أن الشمس تسخن بذاتها ، والا لكان الهواء الأبعد عن الأرض أسخن . لأنه أقرب اليها . وليس كذا ، فأن الجبال والأبخسرة التي في الجو باردة في الصيف . لبعدها عن مطرح الشعاع .

701 --

<sup>(</sup>۱) في ك . أ «تفشوا» ·

<sup>(</sup>Y) آ «فأن ما» ·

<sup>(</sup>٣) ا «فلو» ·

<sup>(</sup>٤) سقطت من ك

واذا وضع في الشمس قارورة فيها ماء انعكس فيها من الضوء ما ربصا أحرق قطنا أو نحوه ، اذا قرب منها ، ولو كانت خالية ، لما فعلت ذلك ، لان الهواء لا يقبل النور ، والا لحجب بيننا وبين الأنوار السماوية ، كما يفعله السحاب وما جرى مجراه ، مم أن طبع الماء التبريد ، لا التسخين .

وكذا المرآة المعرقة ذات التقعير ، التي تنعكس الأشعة من سطوحهـــــا الى وسطها ، فتحرق ، لاشتداد الأضواء بتعاكسها ،

وأما انقلاب بعض أجزاء عنصر الى بعض آخر . فيظهر لك من أن النار المنفصلة عن الشعل ، لو بقيت نارا لرؤيت أو لأحرقت ما قابلها ، على بعض المجوانب ، كما لو كانت في خيمة , فاذن انقلبت هواء .

ونحن نشاهد صيرورة الهواء نارا بالنفاخات والطامس المكبوب على الجمد . يظهر عليه قطرات ماء . مع أنه ليس من الرضع ، اذ ليس من طبيع المماء الصعود ، ولو كان رشعا لكان من الماء الحار أولى ، (و)(١) لا لانه كان موجودا في الهواء فنزل ، لان(١٠) في الصيف لو حصلت الاجزاء المائية في الهواء . لتصاعدت لفرط حرارة هوائه . فلا تبقى مجاورة للاناء . ولو بقيست للزم نفاذها . بتواتر حصول الندى بعد تنجيته كل مرة ، فينقطع ، مع كون الاناء بحاله . أو بتناقصيا كل مرة عما قبلها ، أو تزايد تراخي أزمنة حصولها لتباعدها عن الاناء . وهذا كله على خلاف الواقع ،

ولا يلزم أن يحمل ذلك الماء هوا، آخر كذلك ، الى أن يجري الماء جريانا ، لان الماء للطفه يسرع أنفعاله عنالهواء ، فتنكسر يرودته ، ولا كذلك جرم الاناء الذي يمسر قبوله لكيفية غريبة ، ويشتد تكيفه بها ، وحفظه لها عنسد حصولها .

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) ا وقان، ٠

ولو كان ذلك ، لأن الأجزاء البخارية في الهواء عند الاحياض والمستنقعات أكثر ، لكان لا يتساوى الحال في ذلك عند قرب الأحياض ، وعند لا قربها ، وقسسه يشاهد في قدم الجبال ، أن الهواء ، لشدة البرد ، يتجمد سحابا ، لم ينسق من موضع آخر ، ولا أنعقد من بخار متصاعدان تم يرى ذلك السحابيهبط تنجا ، ثم يضحى ، تم يعود ، وإذا لم يحصل ذلك مع شسسدة البرد المحيسل لمهوائية ، فلو جود مانع أو فقدان شرط لم يطلع عليه ،

وصيرورة الماء هوا، يشاهد من تخلل الأبخرة ، بحيث تتلطف بالكلية ، ويزول عنها الاقتصاد ، وكون الماء يصير أرضا شوهد عيانا في بعض المواضع ، وايس ذلك لأن الماء كانت معه أجزاء أرضية ، فتحجرت ، او انفصل المسساء وانعقدت ، فأنه قد يرى الماء صرفا ، وينعقد في زمان سسريع ، بحيث يعلم أن ليس فيه من الأجزاء الأرضية بقدر الحجر العاصل منه ، وأنه لم تتبخر الأجزاء المائية في ذلك الزمان السسريع ، ولو كانت الأجزاء من الأرض فيه على تلسك الكترة ، لشوهدت ، وليس كذلك ، وهذه الانقلابات دالة على أن للعناصسسر هيولي مشتركة ، تخلع صورة وتلبس أخرى ،

ولولا ذلك لكان الانقلاب محالاً . فإن صــــيروزة الهوالية هوالية أخرى . بين الامتناع ، وذلك كصيرورة السراد بياضًا ، لا الاسود أبيض ، بأن يسزول عن الشيء سواد ، ويحصل فيه بياض

وهذه العناصر تتخلخل بالحرارة ، ونتكائف بالبرودة ، وذلك معلسوم : بالتجربة والتخلخل اما يتباعد أجزاء الجسم بعضها عن بعض ، مع أنه يتخللها أجسام أرق منها ، لا تكون مناسبة لها كل المناسبة ·

واما زيادة مقدار الجسم لا بأنضياف مادة آخرى اليه : بسمل لأن المادة لا مقدار لها في حد ذاتها ، فلا يلزم أن تكون وقفا على مقدار واحد ، بل من جيئ مي مي ، تسبتها الى المقدار الكبير والصغير سوا، •

والتكاثف ما يقابل التخلخل بأحد معنييه ٠ والتخلخل قد يكون طبيعيا

<sup>(</sup>۱) امتصعد،

كما يحصل عند انقلاب الماء هواء ، وقد يكون قسمسريا ، كما يفعل الحر بالماء ٠ وينقسم التكاثف أيضا الى طبيعي وتسري ٠ واذا زال قاسر كل واحد منهما ، عاد الى ما يقتضيه طبعه ٠

وهذه العناصر الأربعة مى على الترتيب : الأرص وفوقها الماء ، وهمسا ، بمنزلة كرة واحده ، وإذا ذكر قبل الارض ، فإنها يراد به قطر مجموعهمسا ، وذلك لأن قوى الأجرام السماوية تنفذ منها ، فتحدث في البارد حرا يخالطنسه فنصير بذلك دخانية وبخارية ، وتخلط بها نارية وهوائية ، فتصمدا السسى فوق أبخرة مائية ، وأدخنة أرضية ، فتخلطها به (۱) ، فتكاد تكون جميع المياء ، وما يجاورها من الأهوية مخلوطة ( لوحة ٣٠٣) مهزوجة ،

ويشبه أن تكون الارض ثلاث طبقات : طبقة مائلة الى المعوضة ، وطبقة مختلطة من الأرضية والمائية ، وطبقة مكتشفة عن الماء تجففا ال وجهها الشمس وهي البر والجبل ، ومكان الماء الكلي هو البحر ف وللهواء أيضا طبقات : فسان ما يلي الارض منه يتسخن بمجاورته الارض المتسخنة بالشماع وما يبعد عنها يبرد ، فتكون طبقة الهواء السافلة بخارية حارة ، وتليها طبقة بخاريسة باردة ، ثم يليها هواء أقرب الى المعوضة ، أو معض ، أو دخاني ، لأن الدخان أخف وأقوى نفوذا من المخار

وبعد طبقة الهوا، طبقة النار . ولولا وجودها هناك ، لما كانت الأجسام الدخانية اذا تصاعدت احترقت . ولعلها تكون صرفة ، لسرعة احالتها لمسمسا يخالطها المها .

وقد تبين في علم الهيئة أن غاية ما يمكن أن تكون الاسطنسات مرتفسة عن مركل الارض ، هو إلى أقرب بعد القمر عنه ، وذلك بما به نصف قطر الارض ، وأحد هو ثلاثان وثلاثون مرة وربع مرة بالتقريب •

<sup>(</sup>۱) أ «فينصعد» ·

<sup>(</sup>۲) ك «بها»

<sup>(</sup>۳) ك «جفف» · .

<sup>(</sup>٤) ك «بمجاورة»

<sup>(</sup>٥) ك ، أ «ثلاثة» ٠

وقد بين بعض فضلاء علم الهيئة ، أن منتهى الأبخرة الفليظة القابلسسة للصرء وميث الرياح وارتفاع الفيوم وانعكاس الأشمة من الأرض ، يكون ارتفاعه عن سطح الارض واحدا وخمسين ميلا ، وخمس عشرة (١) دقيقة تقريبا ، وسنعرف مقدار الميل .

وهذه الكرة تسمى كرة البحار وهده الأربع هي اسطفسات المركبسات لانا اذا وضعنا ألمركب في الغرع والانبيق حصل منه جوهر أرضي ومالسسسسي وهوائي والما، والأرض اذا اختلطا ، فلا بنا من حرارة طابخة لهما ، والجوهسر الطابخ هو النار .

وفائدة الرطب واليابس أن يتجمد الرطب باليابس ، فيحصل للمركسب بواسطة الرطب قبول الأشكال ، وبواسطة اليابس حفظها ، وفائدة الحسسار الانضساج ، وفائدة البارد التكاثف الحافظ للهيئة والتركيب ، وكأن النسار المجاورة للفلك منحركة بحركته ، ويؤكد ذلك حركة الشهب ، وذوات الأذناب على موافقة الفلك ، كما ستملم ،

وكرة الهواء ليست صحيحة الاستدارة تغييرا لماسة الماء والارضيس ، فتدخل في الوهاد والأغوار . وتدخل في الجبال وغيرها من المرتفعات ومجموع الماء والارض قريب الى الاستدارة ، وإن لم تكن استدارته حقيقية ، ولو ليسم يكن ( ذلك .) (١٠ كذلك ، لكانت أما مستقيمة من المشهوق الى المغرب ، أو مقدمة او محديسية .

والاول باطل . والا لكان طلوع الكواكب على جميع البلدان الموضوعية على ذلك السطح (و) الله غروبها عنها في زمان واحد ، فما كانت تختلف أوقات الخسوفات في شيء من البلدان ، والتاني أيضا باطل ، والا لكان طلوعها عليل البلدان الغربية قبل الشرقية ، فهي اذن محدية من المشرق الى المغرب ، وكيذا من الشمال الى الجنوب ،

<sup>(</sup>۱) في ك ، أ «خمسة عشر» •

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠٠

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك

فانها لو كانت مستقيمة فيها ، لا ظهر ازدياد ارتفاع الكواكب الفريبة من احد القطبين ، والبعيدة • وازدياد انخفاضها بحسب سكون السالك الى الشمال أو (الى) ١١٠ الجنوب • ولو كانت مقعرة فيها لازداد خفاء ما قرب من القطب الشمالي ٢٠٠٠ . كلما أزداد التوغل في الشمال • فالمسكون من الارض محدب من جميع الجوانب ، و نحدس منه أن كلها كذلك ٢٠ ، لاسيما عند أعتبار أستدارة ظلها في الخسوفات كلها •

قان انخساف القمر مستدير ، وهو ظل الأرض ، ولولا كرية الماء ، لمساكان السائر في البخر من أي النواحي ، والى أيها سار ، اذا قرب من البر يرى أولا مع وجه الماء رؤس(نا الجبال أو النار، ثم كلما قرب يرتفع له منهاشيء فشيد ، كانها كانت غارقة في البحر ، فظهرت قليلا قليلا ، ولو كان سسطح الماء مستويا لرؤيت جميعها دفعة واحدة ،

والأرض في وسط السماء ، فَأَنَّ الشمس وغيرها من الكواكب اذا غربست لم ترجع الى مشرقها الا بتمام حركة دورية ، ولو رجعت قبل تمامها لطلعت من مغربها ، وليس كذا -

ولو جاوزت الارض المركز الى أي جابب فرض ، كانت قاصيدة العلو ، وهو لا يلائمها • ولو كانت الى موضع من السماء أقرب ، لكان من يسلكن جبال ذلك الموضع يرى من السماء أقل من تصفها • ومن يسكن بالجبال البعيسدة يرى أكثر منه •

ولا قدر لها محسوس عند السماء . والا لكان جميع من على الأرضى . لا يرون من السماء أبدا الا أقل من نصفها . بغدر تفاوت ما بين مركز الأرض . ومعيطها .

<sup>(</sup>١) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٢) أ «الشمال» ·

<sup>(</sup>۲) i «کدا» ۰

<sup>(</sup>٤) ك «ورؤس» ·

و نحن الذي يظير لنا من السماء مو نصفها . لا يفادر ذلك شيئا محسوسا ولولا ذلك لما كان الكوكب من التابتة يرى كالنقطة في السماء . مع أن أربساب علم الهيئة بينوا أنه أكبر من الارض بأضعاف كثيرة .

والأرض ليست متحركة حركه دورية ، والا لكان من رمى الى أي جهتيسن المفتتا من مقام واحد بقوة واحدة ، حجارة أو سهاما ، يجد البعدين المستقيميسن في مسافة المرمى مختلفين ، لكنهما ( لوحة ٣٠٤ ) يوجدان منساويين ،

وَالتَصَارِيسَ النِّي فِي منظمَ الجِبَالِ ﴿ وَالْوَهَادُ هَيْ بَمِنْزَلَةٌ خَشُونَاتُ فَبَسِيّ ظاهر بعض الكرات النِّي تصنعها ١١٠ بأيدينا أ

فلا يقدح في أن يكون شكل جملتها كريا ، بحسب الحس ، وان لم يكسس كريا على الحقيقة ·

ودور الكرة التي على مجموع الارض والماء . على ما امتحن بالسير في أدض مستوية . حتى ظهر من جهة السير درجة أمن الفلك . وخفى ( من )<sup>(۲)</sup> مقابلها مثلها • فكان حصة الدرحة من الارض سنة وستين ميلا وثلثي ميل ، هو أدبعة وعشرون ألف ميل ، كل ميل أربعة الافاتا ذراع ، كل ذراع أربعة وعشرون اصبعا . كل اصبح سنت شعيرات ، بطون بعضها الى ظهور بعض •

وذلك أنما هو على وجه التقريب • ومنه يعلم مقدار قطرهان ومساحتها مغربا •

<sup>(</sup>۱) في ك «نصنعهما» -

<sup>(</sup>۲) سقطت من ك

<sup>(</sup>١) في ك ماربعة ألف،

<sup>(</sup>۲) ا ويعلم قدرها» •



.

.. .

## 

## حالة هذه العناصر امتزاجهما وتركبهما

اذا اجتمعت العناصر الأربعة ، أو بعضها ، بحيث تتفاعل تلبيك الاجسام المجتمعة بكيفياتها المتضادة ، حتى يحصل منها كيفية متوسطة متنسبابهة ، في جميع الأجزاء . فذلك هو امتزاجها ، وتلك الكيفيسة المتوسطة هي المسزاج ٠

والفرق بين المزاج والفساد ، أن الفساد يتبدل بالكلية ، والمستراح توسط المجتمعات ١١٠٠

والاجسام وان كان لها تأثير لا بالماسة ، كتسعين الشمس بالمتابلة وكجذب المناطيس للحديد ، ألا أن ما يفعل منها بالماسة ، كلما كبرت فيه الماسة ، يسبب تكثر السطوح ، التي يوجب تكثرها ٢٠ تصغر أجزاء المناصبين ، كان فعله أقوى و ولهذا كلما كان يصغر أجزاء المناصبين ، كان امتزاجها أتم -

واذا تفاعلت . فكل واحد منها يفعل بصورته ، وينفعل بمادته ، الفعل والانفعال مختلفان ، لا يتصوران من حيثية متشابهة وهدا كحركة العجر الى آسفل . فإن المتعرك مادته والمحرك صورته النوعية واذا لم ينته التفاعل بين المجتمعين ، الى حد التشابه ، فسي جميع الاجزاء ، يسمى تركيبا . لا امتزاجا .

<sup>(</sup>۱) ك «لمجتمعات» ٠

<sup>(</sup>۲) ا متکثرتها» •

<sup>(</sup>۳) ا من» ·

والمركب أعم من الممتزج • واذا اجتمع العار والبارد لم يبق كل واحد من العرارة والبرودة مكسورا بالآخر • ولا يعصل في كل واحد معال - بل تبطل كيفية كل منهما ، وتحصل له كيفية أخرى متوسسطة هي غير الطرفين بالنوع ، من المبدأ الفياض لها عند استعداد القابسل لذلك الاجتماع ، لعصولها له •

ومعنى اشتداد الكيفيات وضعفها : أن تبطل كيفية ، ويحسدت أشد منها ، أو أضعف من بابها -

ولو كان اشتداد الكيفية انضمام أخرى مثلها اليها في المحسسل ، الاجتمع المثلان في محل واحد ، من غير فارق : وهو محال ولولا بقساء المناصر في الممتزج ، لما تميزت عند وضعها في القرع والانبيق -

والممتزجات قد تؤثر بنفس المزاج ، كتبريد ما غلب عليه البرودة وتسخين ما غلب عليه العر ، ويسمى ذلك التأثير بالكيفية ، وقد يؤثر بقوة تتبع المزاج ، كتأثير السم في البدن ، فأن اليسير منه يؤثر مسالا يؤثره الكثير التأم الكيفية ، كما أن انقليل من الأفيون يؤثر من التبريد ما لا يؤثره الكثير من الأرض والماء ،

وسما يتبع الادتزاج من الكيفيات هو: الألوان والطعوم والروائح والأشكال ولو كانت هذه نفس المزاج ، لكانت ملموسة ، اذ المستزاج توسط كيفيات ملموسة ، فيكون ملموسا ولا شيء من هذه بملموس والممتزج ان كانت متادير التوى المتضادة فيه متساوية ، فهو المعتمدل الحقيقي ، والا فهو الخارج عن الاعتدال -

والمتدل بالحقيقة أن ثم يوجد ما يستعه بن تفرق بسيائطه ، لا يعميل ، لأن البسائط المجتمعة لو تساوت فيه مقادير قواها ، لكسان أن مال إلى أحد أحياز تلك البسائط ، كان تخصيصاً بلا مخصص .

وان لم يمل كان الميل انذي لكل واحد منها الى حيزه الطبيعي، مما لا يعوقه عائق قسري، فيعود كل واحد منها ، الى حيزه الطبيعي، والا لكان المطلوب بالطبع متروكا من غير قاسر ، وهو محال • فهو ان وجد فهناك ما يصمكه عن التفرق، والا فلا يوجد زمانا ما البتة •

هذا ، لو كان له مكان خير مكان أحد بسائطه أما اذا لم يكن له مكان خارج عن أمكنتها . فلا يمكن وجوده أصلا . لانه لو كان موجيهودا لكان له ميل طبيعي الى مكان ما ، آذ لا جرم عديم الميل ، ولا يتصور فيه ميل الى مكان أحد بسائطه ، فأنه ترجيح من غير مرجح \* ولا حسسد مشترك بين جميع البسائط ، حتى يكون مكانا له يميل اليه بالطبع \* واذا لم يكن له بد من ميل على تقدير وجوده ، ولا ميل له على ذلك التقدير ، فلا يمكن وجوده \* فالموجود من الأمزجة خارج عسسن لاعتدال الحقيقي \* وهو الما مفرد ، أعني الذي خرج عن الاعتدال في كيفية واحدة ، وهو العار والبارد ، والرطب واليابس \* واما ( لوحة كيفية واحدة ، وهو العار والبارد ، والرطب واليابس \* واما ( لوحة ) \* " ) مركب ، وهو العارج عنه في الكيفيتين معا ، وهو العار الرطب،

فالمعتزج غير المعتدل ، لا يخرج عن أحد هذه الأقسام الثمانية والمعتزجات قد تجتمع ، فيحصل منها امتزاج ثان ، ولربما اجتمعست أيضا فحصل ثالث و وما زاد كالسكنجبين من السكر والعسل ، فأن لكسل منهما مزاجاته وليس تساوي الأجزاء ولا عدم تساويها شسسسرطا في المزاج •

· والحار اليابس ، والبارد الرطب ، والبارد اليابس ·

وقد تكون القوة فيما مقداره صنيرا أقوى من القوة فيما مقداره اكبر منه ، ويعرف ذلك من قوى الأدوية وغيرها •

<sup>(</sup>i) في ك ، أ «سزاج» • آ

والانقمالات العاصلة بين العار والبارد ، والرطب واليابسس كثيرة : كالنفسيج والطبخ والاذابة والعل والعقد والتعفين والتك والانحصار والانعجان والانطراق والتلبد . وغير ذلك ، مما هو مذكور في المطولات ، والمركب متى تؤذر عليه من العناصر بكمياتها وكيفياتها القسط الذي يليق به ، يسمى معتدل المزاج ، وأن كان في نفسه غيسر معتدل حقيقي وأن لم يتوفر عليه ذلك يسم ١١ خارجا عن الاعتسدال ولو كان في نفسه معتدلا حقيقيا .

والمعتدل بهذا المعنى : اما نوعي أو صنفي أو شخصي أو عضوي • وكل واحد منها اما بالنسسية التي الخارج عنه ، أو التي الداخل فيه • والنسب المختلفة الواقعة في بسائط المعترجات ، لا سبيل لنا السمسي حصرها •

ولولا كثرتها لما كان ما يحصصل بسمسيبها من أنواع الكائنات واستافها وأشخاصها ، على هذه الكثرة المشاهدة ، التي تغوت أحصانا كثرة ٠

وسببية المزاج لهذه المتكونات . كما ستتعقق انما هو من طريسق تحصيل الاستعداد نوجودها . لا من طريق أنها أسباب فاعلية لها .

<sup>(</sup>۱) في ك ، أ ميسمى» •

### القصل الرابع

#### فسسسسين

#### الكائنسات التي حدوثها من العناصسر بغير تركيب

ما يتكون من العناصر من غير ان يكون أحدها جزءا منه ، ينقسم الي : ما يحدث فوق الارضيال ، والى ما يحدث فيها • وما يحدث فوق الارض : فمنه ما سببه اشراق الشمس على المياه والاراضالي الرطبة ، فانها تحلل من الرطب بخارا ، ومن اليابس دخانا •

فاذا صعد البعسار فريما تلطف ، وصلى هواء ، وريما بلسغ (الى ) الطبقة الباردة من الهواء ، فتكاثف واجتمع سحايا وتقاطلسل مطرا -

وقد یکون السحاب عند تکانف الهواء بالبرد الشدید ، وربما کسان البرد أقوى من ذلك ، فبمد الدامات قبل تشكله بشكل القطرات ، فنزل ثلجا ، أو جمده ، بعد تشكله بذلك ، فنزل بردا • وان لم يبلغ الى تلك الطبقة : فأن كان كثيرا صار ضبابا • وان كان قليلا وتكانف ببرد الليل فأن لم يتجمد نزل طلا ، وان انجمد نزل صقيعا •

واذا سعد الدخان مختلطا مع البخار ، وارتفعا معا الى الهدواء البارد ، وانعتد البخار سحابا ، واحتبس الدخان فيه : فأن بقصصى الدخان على حرارته قصد الصعود ، وان برد قصد النزول • وكيسف كان ، فأنه يعزق السحاب تعزيقا عنيفا ، فيحدث منه الرعد •

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

فأن أشتعلت (منه) (۱) النار ، لشدة المحاكة ، حدث منه البسسرة أو الصاعقة ، أو هما مما ، بأختلاف شرائط نجهلها واذا وصل الى كرة النار ، وانقطع اتصاله بألارض ، واشتعل ، وسرى فيه الاشتعال ، رئى كأن كوكبا يقذف به وأن لم يشتعل لكنه احترق ودام فيسسسه الاحتراق ، كان على صسسورة ذؤابة و أو ذنب أو حية أو حيوان له قرون .

وقد تحدث فيه علامات مائلة : حسر وسود ٠

وقد يقف تعت كوكب ، ويدور مع النار بدوران الفلك أياسا ، واذا لم ينقطع اتصال الدخان من الأرض الى أن يصل الى كرة النار ، فيشتعل وينزل ٢٠ أشتعاله الى الارض وأذا أنكسر حر الادخنة ببسسد الهواه ، ربما تكاشفت وقصدت النزول ، فيتموج بها الهواه ، فتعدث الريح وربما كان حدوثها من كون الحركة الفلكية ، ترد الأدخنة مند وصولها الى كرة النار •

والبخار الصقيل يرى على مناسبات المرائي أشباح نور الشمسس والقدر • وتلك المناسبات على التفصيل تعلم من المناظر والمرايا •

فاذا حدث في الهواء بين الرائي والقمر غيم رطب رقيق لطيف، لا يستر القمر عن الإبصار، انعكس ضوء البصر من أجزاء ذلك الغيم الى القمر، لان الضوء أذا وقع على صقيل، اله أنعكسس الى الجسسسم

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۱) أ «ويترك» ·

<sup>(</sup>٢) في ك ، أ «قويان» •

 <sup>(</sup>٣) أ «الصقيل» •

الذي وضعه من ذلك الصقيل ، كوضع المضيء منه ، اذا لم تكن جهت مخالفة لجهة المضيء ، فيرى ضوء القمر ، ولا يرى شكله ، لأن المرآة ، اذا كانت صغيرة لا تؤدي شكل المرثي ، بل ضوء ولونه ان كان ملونا ، فيؤدي كل واحد من تلك الأجراء ضوء القمر ، فيرى دائرة مضيئة ، وهي الهالة التي تؤدي (ضوء) ١٠ التمر وشبعه جميعا .

ومؤدي الشبع يجب الا يكون على الاستقامة بين الناظر والمنظور اليه ، فأن ذلك يؤدي نفس الشيء لا شبعه ، وما سوى ( لوحة ٣٠٦ ) المؤدي من أجزاء الفيم ، تحت القمر مظلما ، كما يجتاز غيم رقيق في وجه القمر ، فلا يرى

فأذا الله تجاوزه ظهر ، (وقد تكون هالة تحت هالة ، وقد يكسسون للشمس أيضا هالة وهو أعلى الوقوع ) الله ومتى وجد في خلاف جهسسة الشمس أجزاء مائية شفافة صافية ، وكان وراءها جسم كثيف ، مشل جبل أو سحاب مظلم ، حتى يكون كحال البلور الذي وراءه شيء ملون ، لينعكس منه الشعاع ، وكانت الشمس قريبة من الأفق ، فأذا واجهنا تلك الاجزاء المائية ، ونظرنا اليها ، صارت الشمس في خلاف جهسسة النظر ، فأنعكس شعاع البصر من تلك الاجزاء ، الى الشمس ، لكونها ممثيلة ، فأدى كل واحد منها لكونه صغيرا ضوء الشمس ، دون شكلها، ويكون ذلك اللون مركبا ، بحسب تركيب الضوء مع لون المرأة ، مسع .

وسبب استدارة هذه القوس كون الشمس ، لو جعلت مركز دائرة لوجب أن يكون القدر الذي يقع من تلك الدائرة فوق الأرض ، يمسسر على تلك الأجزاء ، ولو تمت الدائرة ، لكان تمامها تحت الأرض •

<sup>(</sup>٤) سقطت من أ •

<sup>(</sup>۱) أ «فلا تجاوزه» ٠

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

وكلما كان ارتفاع الشمس اكثر ، كانت القوس أصغر ، ولهذا أذا كانت الشمس ( في ) (١) وسط السماء لم تعدث القوسس المذكورة ، والشمسيات والنيازك ، هي من أشباح النيرين أيضا ، أو لأنه يعمل بترب الشمس غيم كثيف صقبل ، فيتبل ضوء الشمس في ذاته ، كملا يتبله القمر ،

والزرقة التي ترى كأنها لون السماء ، سببها أن الأجسام الفلكيسة شفافة ، فلا ترى ، وما لا يرى فهر مظلم و والهباءات والأبخرة العاصلة في الجو مرئية ، فكأنه يرى شيء ولا يرى شيء ، فيتولد لون من السواد والبياض الله هو الزرقة ، وهو من أوفق الالوان للابصار ، وذلك هـــو فائدتــه .

واستغسساءة الجو انما هي ، للهباء المبثوث في الهواء ، لا للهواء نفسه و وهذه الهباءات لصغرها ، لا تحرق الهواء ، فينزل و ولو كان ما ليسسس بملون قابلا للفسسوء ، لما رؤيت (٢) الكراكب في الليل ، لان الارض أصغر من الشمس بأضماف متضاعفة ١٠ ، كما شهدت به مباحث علم الهيئة ، فلا تكون حاجزة بين الشمس ، وبين ما نشاهده من السماء في الليل .

وليس ذلك الالأن السماء لا تقبل الاضاءة ، لعدم تلونها وكوننا لا نشاهد الكواكب(د) في النهار ، هو أن حسس البصسس ، أذا اشتغل برؤية ضوء كثير ، فانه لا يرى ما ضعف عنه كبيرا .

كما اذا كنا بين مشاعل كثيرة في الليل ، فلا نرى الكواكب ومسى

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۲) أحمن البياض والسواده ·

<sup>(</sup>۳) أ «لما رأيت» ·

<sup>(</sup>٤) أ «مضاعفة» ·

<sup>(</sup>هُ) أحدا الكوكب،

بعد عن تلك الاضواء يراها بهواء الجو ، لقدم تلونه على صرافتــــه ، لا يستضيء الا بمخالطة ماله لون •

وقد تعدث من بقية مادة الشهب السموم ، مع أنه قد يكون أيضها · من عبور الريح ، على أرض غلب عليها التسخن ·

وأما ما يُحدث في الأرض فهو اما على وجهها أو تحتها • فمن ذلك ارتفاع الجبال والتلال •

وسببه أن الحر العظيم اذا صادف طيفا كثيرا لزجا ، اما دفعه أو على مرور الايام ، عقده حجرا عظيما - وذلك الطين بعد تعجسره تغتلف أجزاؤه في المسلابة والرخاوة و والمياه القوية الجري ، أو الرياح العاصفة ، تحفر الرخوة فتبقى المسلبة مرتفعة ، لكون الرياح والسيول لا تزال تعوسس في تلك الحفر - وقد تتكون الجبال من تراكم عمارات نجزأت في أزمنة متطاولة ، ومن غير ذلك •

ومنافع الجبال كثيرة ، فأن كثيرا من الميون والسبحب والمسادن تتكون فيها ، أو فيما يقرب منها ، فانها لمملابتها لا تنقصل الأبخسرة عنها ، بل تحتقن فيها ، فتصير مبدأ للميون ، كما ستمرف •

ويشبه أن يكون مستقر الجبال مياها ، وقد شبهت الجبال بالأنابيق والأراضي التي تحتها بالتروع ، والميون بالأذناب ، والبحار والاودية بالقرابل ، وفي باطن الجبال من النداوات ما ليس في سائر الاراضيي ، وهي يسبب ارتفاعها أبرد ، فتبقى على ظواهرها من الأنداء والثلوج ، ما لا تبقى على غيرها .

والأبغرة المتصاعدة تعتبس فيها . فلا تتفرق ، ولا تتعلل • وكل « ذلك ، مما يوجب تكون السحب ، ولكون مواد المعادن ، وهي الابخسرة الباقية مدة مديدة ، في موضع واحد ، يوجد فيها كثيرا ، كانت المسادن فيها كثيرة •

<sup>(</sup>۱) أ «لا، ٠

وسبب ارتفاع القدر المكشوف من الأرض ، هو ما يحصل في بعض، جوانبها من الجبال والتلال ، وفي غيره من الأغوار والوهاد ، لأسباب الله يطلع عليها • فيسيل الماء بالطبع التي المواضع العميقة ، وتنكشسف المواضع المشرفة •

وتختلف المواضع المسكونة من الأرض في : الحر والبرد ، والرطوبة والبيرسة ، وغير ذلك من أحوالها ، بسبب أوضاعها من السماويات ، وعلى حسب مسامته الشمس لها ، وقربها وبعدها من مسامتها وبسبب مجاورة البحار والجبال ، والبعد عنها ، وبأسباب أخرى لا تكاد تنضبط لنا كثيرة ، قد ذكر ما عرف منها في كتب الطب ، ولا يليق ذكره ههنا •

وريماً اختلف ذلك ، أو تبدل ، يحسب تبدل الأسباب للوجبة له من السماوية وغيرها • فلا يتشابه حال الموضع الواحد ، في جميع الاوقات والادوار -

والعركة التي تعرض لجزء من أجزاء الأرضيس ، وهي الزلزلة ، فسببه ما يتحرك تعتها ، فيحرك ما فوقه • فانه اذا تولد تحت الأرض : ربح أو بخار أو دخان (لوحة ٢٠٧) أو ما يناسب ذلك ، وكان وجهد الأرض متكاثفا عديم المسام ، أو ضيقها جدا ، وحاول ذلك الخسروج ، ولم يتمكن لكثافة الأرض ، تعرك في ذاته ، وحركها • وربما شهست الأرض ، لقوته •

وقد تنفصل منه نار مغيفة أو أصوات هائلة • وقد يكون تعت الأرض ثقب واسعة ، ومواضع مثل الميدان فأنهدت ، وانهد ما قابلها من : المحال والبلاد •

وقد تحدث الزلزلة في موضع ، فهدت قلة جبل ، فتحدث من سقوطه الزلزلة ، في ناحيت أخرى ، وقلما تعرضت الزلزلة في المسيف ، والكسسوفات مما كانت سببا للزلازل ، لفتدان العرارة الكَائنة عسن الشعاع دفعة ،

<sup>(</sup>۱) أ «معرقة» ·

وحصول البرد الحاقن في تجاويف الأرض بالتجفيف بفته ٠

والبرد الذي يعرض بنتة يقعل ما لا يقعله العارض بالتدريج • والابخرة التي تعدث تحت الأرض ان كانت كثيرة ، وانقلبت نياها . انشق منها الأرض • فأن كان لها مدد حدثت منها العيون الجارية • (و)(۱) تجري على الولاء ، لضرورة عدم الخلاء ، أذ ليس للهواء مدخل بين ما خرج وما يتبعه(۱) -

فاته كلما استحال ما في بأطن الأرض من الأهوية والأبخرة المحتبسة ماء ، بسبب ما يعرض لها من شدة البرد ، جرت تلك المياه من الأعالسي الى الأسافل ، فانجذب الى مواضعها هواء أو بخار آخر ، أذ لو لم ينجذب اليها ذلك ، لبقيت خالية -

ثم تبرد ذلك الهواء أو البخار بالبرد العامل هناك ، فينقلب ماء أيضا •

ثم يجري فيستمد هواء أو بخارا غيره و لا يزال الأمر كذلك الا يمنع منه مانع ، يحدث تدريجا او دفعة ، ومتى لم يكن لتلك الأبخرة والأهوية مدد حدثت منها الميون الراكدة و وان لم تكن الأبخرة كثيرة ، وأزيل عن وجهها ثقل التراب ، صادفت منفذا ، واندفعت اليه فان كانها مدد حدثت اليه فان التراب ، مادفت منفذا ، والافلاء وقد يكسون سبب العيون والقنوات ، وما يجري مجراها ، ما يسيل من الثلوج ومياه الأمطار ، لانا نجدها تزيد بزيادتها ، وتنقص بنقصانها ، ولو كسان سببها هو الأول فقط ، مع أن باطن الأرض في الصيف أشد بردا منه في الشتاء أنجب أن تكون هذه في الصيف أزيد ، وفي الشتاء أنقصه والتجربة دلت على خلافه والتجربة دلت على خلافه و

<sup>(</sup>۱) سيقطت سن ا

<sup>(</sup>۲) ا درما تبعه، ۰

<sup>(</sup>٣) ك دحدث،

وهذه الأمور التي حكم بأنها أسباب لم يعدث من العناصر ، بغيدر تركيب ، منها ما يشهد بكونه سببا النجرية والعدس

وقد نجد أمثالها مشاهدة ، كما يرى في الحمام من تصاعد الابخرة وانعقادها ، وتقاطرها ، وما تراه من تكاثف ما يخرج من الأنقاسس في البرد الشديد ، كثلج وكروية شبه ألوان قوس قزح في قطعة كاغسد ، أو ما يجري مجراها ، أذا كانت موضوعة على ماء راكد • وكانت الشمس على أحد الأفتين ، وغير ذلك من أحوال المرايا ، وما نرى فيها مسن الصور والألوان •

وهذا كله وأمثاله من التجارب تحقق أنها أسباب ، وأنما يتمسم تحقق ذلك ، بما ينضم من القرائن والأحوال ، التي توجب العدسسسس المفيد لليقين •

وقد يختلف ذلك بحسب اختلاف أحوال الناس ، فيحصل اليقيدن بذلك لبعضهم دون بعض ·

وما ذكر من الأسسسباب لهذه التي لا تحدث يتركيب ، لا مانع أن تكون في نفس الأمر لها أسباب غيرها ، لجواز أن توجد ١١٠ للواحد بالنوع على معددة ، وجاز أن يكون حدوث ذلك النوع عن بعضها أكثريا ، وعن بعضها أقليا - وقد يكون في جملة ما ذكر من الأسباب ، ما هو صسالح للسببية فقط ، وان لم يكن سببا في الواقع -

ويجب أن تعلم أن من الأسباب المذكورة لهذه ما يحكم الحدسسس بأنه غير تام السببية ، بل يحتاج الى انضمام قوى روحانية ، لولاهسا لمان، كانت كافية في ايجاب ما هي أسبابه

<sup>(</sup>۱) أ «أن يكون» ·

<sup>(</sup>۲) أ جمله ٠

فأن من الرياح والزوابع ، ما يقلع الأشجار العظام ، ويختطب المراكب من البحار ، ومن الصواعق ما ينزل الى قعر البحر ، فيحسرق ما يمر به . من الحيوانات التي فيه ، وربما وقع على جبل فدكسسه ( دكا ) ، وقد يكون جرم الصاعقة دقيقا مثل حد السيف ، فيقطسع ما يصادفه من الاشياء العسلبة بنصفين ، ولا يكون مقدار الانفراج الا قليلا ، هذا ، مع أن مادتها ، قد قيل : انها تكون لطيفة جدا ، لشسدة تسخنها ،

واللطاقة توجب شدة الانفعال . لا قوة الفعل ، لا سيما ، مئسل هذه الأفعال العظيمة • وقد تنفذ في النبات والأشياء الرخوة ، وتنصدم بالأشياء الصلبة : كالعديد والذهب ، فتذيبها ، حتى تذيب الذهسب في الكيس ، ولا تحرق الكيس ، وتذيب ذهب المراكب ، ولا تحرق السير • ومن الكواكب ذوات الأذناب ما يبقى شهورا عديدة ، وقد يعسد فيها ماله حركتان : طويلة وعرضية •

والأسباب المادية ( والفاعلية ) ١٠٠ التي ذكرتها لا تكفي في هسنده وأمثالها ، بل لابد من القوى الروحانية ، حتى تتم هذه الأمور وما يجري مجراها .

وليس في قوة من شاهدناه ، أو سمعنا به ، من البشر ، أن يعسرف العلل التامة ، لكل واحد واحد ، من هذه المتكونات على ( لوحة ٢٠٨ ) التنصيل ، بل ولا أن يحصرها ، فضلا عن أن يحيط بعلة كل واحد منها .

واذ لا سبیل لنا الی استقصاء ذلك ، فالاقتصار علی هذا القسدر منها ، هو أحسرى وأولسم .

<sup>(</sup>۱) سقطت من ا

<sup>(</sup>٣) سينقطت مين ك ٠



#### القصل الخامس ..

## فسسسي

ما يتكون عن العناصير بتركيب منها وهيو لمواليد الثلاثة: المعدن والعيوان والنبات

كل مركب من العناصر ذي صورة ، فاما ألا يتعقق لنا كـــــــون صورته مبدأ للعس والعركة الارادية ، أو يتعقق لنا ذلك •

والأول ، أن لم تتحقق في صورته مبدئية التنذية والنمو والتوليد، فهي المركب المعدنسي وان تحقق لنا ذلك ، فهو المركب النباتسي والثاني هو المركب الحيواني و فهذا (هو )(١) وجه الحصر في الثلاثة وانما قلت : أما الا يتحقق لنا كذا ، أو يتحقق ، ولم أقل : أما ألا يكون كذا ، أو يكون لتجويز حس أو حركة ارادية للنبات ، أو تغذية ونمسسو توليد للمعدن ، فانا(١) لم نعلم ذلك ولا نتحققه و

ومن المحتمل ان يكون لكل متكون من الاجسام شعور ما ، فيان الطبيعة لو لم تقتض لذاتها شيئا كائنا ما مثلا ، لما حركت الجسم اليه ، فمقتضاها أمر ثابت دال على وجود ذلك الشيء لها بالقوة ، فبالسل وجوده بالفعل • وجاز أن يكون ذلك كالوجود الذهني الذي لنا ، فيكون لها شعور بذلك الشيء ، ويكون (هو)(١٢ العلة الغائبة لفعلها •

وأذكر(٤) انه قد شوهد بعض الأثاث من النخل يتحرك الى جهــة بعض الذكور منها ، دون بعض في حال تكون الربع الى خلاف تلــــك

<sup>(</sup>۱) سقطت من ۱ ·

<sup>(</sup>۲) ك دوان، ٠

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٤) آ دوذکره

الجهة · وكذا ميل عروقهـــا الى الســوب الذي فيه المـام في النهر . واتحرافها في صمودها عن الجدار المجاور لها ·

وهو مما يؤكد أن للنخيل من النبات شمم ما ، وادراكا ، وان كان لا يوجب الجزم بذلك في المبدأ القريب له ، بل ( في ١٠٠ المبدأ البعيد المدبر ، نفسا كان أو عقلا ، ممكنا كان أو واجبا • وسيأتيك تحققه •

وكل واحد من المعادن والنبات والعيوان ، جنس الأنسسواع ، لا تنحمير لبا ، بعضها قوق بعض ٠

ويشتمل كل نوع منها على أصناف ، وكل صنف على أشخاص ، لا سبيل لنا الى حصرها والمراج المد لكل جنس منها له غرض بيسن حدين لا يتجاوزهما و ويشتمل غرضه على أمزجة نوعية ، كل منها بين حدين ( لا )(١٢) يتجاوزهما النوع و كذلك يشتمل المراج النوعي على أمزجة شخصية

ولكل واحد من المواليد صورة نوعية مقومة ، هي كماله الأول منها تنبعث كيفياته المحسوسة وغيرها من كمالاته الثواني .

وتكون الممادن هو من امتزاج الأبخرة والأدخنة المحتسبة في باطن الجبال والأرضين ، امتزاجا على ضروب ، بحسب اختلاف الأمكس...ة وقصول السنة والمواد .

قان في بعض الأراضي قوى مولدة لمعادن مخصوصيسة . ولهذا لا تتولد تلك في أي بقعة اتفقت ·

وكذلك حال الأزمنة . بسبب مسامته الشمس وانحرافها عــــــن المسامتة ، وأحوال أخرى لا يطلع عليها ·

<sup>(</sup>۱) سيقطت سن ك

۲) سقطت من ك ٠

وما غلب فيه البخار على الدخان ، وانعتدا صافيين انعقادا تاما ، كان منه جواهر غير متطرقة ، عسرة الذوب ، أو ممتنعة ، كالبلــــور والياقوت وتعوهما •

والكبريت يحصل من بغار امتزج مع دخان وهواء امتزاجا تاسا ، حتى حصل فيه دهنية ٠

والزئبق من بخار ممتزج مع دخان كبريتي امتزاجا محكما ، لسم ينفصل عنه وقد يشبه تكونه بقطرات الماء التي تغشاها اجزاء ترابية، كالغلاف لها فاذا لاقت قطرة منها قطرة انحرق الغلاقان ، صائريسن غلافا واحدا لهما ، لانه من مائية خالطت أرضية لطيفة كبريتية مخالطة شديدة ، حتى ان كل جزء يتميز منها ، يغشاه شيء من تلك اليبوسية ، كانها جلدة لذلك الجزء المتميز وسبب بياض الرئبق هو صفاء مائيته ، وبياض ارضيته اللطيفة ، وممازجة هوائية له واذا امترزج البخار والدخان امتزاجا أقرب الى الاعتدال ، كان منهما الاجساد المتطرقيسة الصابرة على النار ، الذائبة بها وهذه هي كالذهب والفضة والنحاس والحديد والرصاص الابيض والاسرب والغارصيني والعديد والرصاص الابيض والاسرب والغارصيني .

ومن هذه ما يقبل الذوب بسهولة كالرصاص ، ومنها ما لا يقبلت الا بالحيلة كالعديد ، ولعل هذه السبعة مركبة من : الزئبق والكبريت ، ولهذا ما يرى الزئبق ١٠ متعلقا بها ، ومتدحرجا فيما أذيب منها

واذا مقدلاً الرئبق برائحة الكبريت ، كان كالرصاص ويشبه أن يكون اختلاف هذه ، بسبب أن الرئبق والكبريت اذا كانا صافييسن ، وكان انطباخ الزئبق بالكبريت انطباخا تاما ، فأن كان الكبريت أحمر ، وفيه قوة صباغة لطبغة ، غير محرقة ، تولد الذهب ، وأن كان الكبريت أبيض تولد الفضة .

<sup>(</sup>١) ك دمسن الزئبسق» ·

<sup>(</sup>٢) أ وانعقده ٠

وان الله كانا نقيين ، وكان في الكبريت قوة صباغة ، لكسن قبسيل الارضية فيه ، وقلة المائية والدهنية ، كالمرقشينيا والطلق • وما يتطرق استكمال النضج وصل اليه برد عاقد ، تولد الخارصيني •

وان كان الزئبق نقيا ، والكبريت رديئا ، فأن كان في الكبريت قوة احزاقية تولد النعاس • وأن كان الزئبق غير جيد المخالطة للكبريست ، تولد الرصاص الابيض •

وان كان الزئبق ( لوحة ٣٠٩ ) والكبريت رديئين ، فان كــــان الزئبق متخلخلا أرضيا ، وكان الكبريت مع رداءته محرقا تولد الحديد ٠

وان كانا مع رداءتهما ضعيفي التركيب ، تولد الرصاص الاسود ، وهو الاسرب ، وما يذوب من المعادن ولا يتطرق كالزجاج ، فلغلبة ماثية وقلة دهنية وأرضية و وما لا يذوب ولا يتطرق ، ويصعب تحليله ، فلغلبة الارضية فيه ، وقلة المائية والدهنية ، كالمرقشينا والطلق ، وما يتطرق ويذوب ، فللدهنية المعفوظة ، الغير التامة الانعقاد ، والمائية العاشرة ، وما يشتمل فيه النار ، ففيه غلبة هوائية أو نارية و وكل ما ينعقسد بالبرد يذيبه البرد كالملح ، وما ينعقد بالبرد يذيبه (١) الحر كالشمع ،

والعجارة تتكون من طين تطبخه العرارة ، واذا غلب الدخان على البخار يولد جواهر غير متطرقة ولا ذائبة بالنار وحدها ، مثل النوشادر والملح ، ولهذا قد يتخد النوشادر من سخام الاتون بالتصعيد ، والملسح من الكلس والرماد ، بأن يطبخ في الماء ، ويصفى ، ويطبخ حتى ينعتسد ملحا .

والتوشادر يقرب تكونه من الملح ، الا ان النار فيه أكثر ، ولذلك لا يبقى عند التصميد شيء منه أسفل · وتفصيل هذا يستدعي تطويلا · ويكتسب منه صناعات كثيرة ·

<sup>(1)</sup> ك دوأما ان» ·

<sup>(</sup>٢) أ «فيزيبه» ٠

وقد ظهر مما ذكر أن الجواهر المدنية أما متطرقة ، كالاجسسام(١) السبعة ، أو غير متطرقة ، وهي اما أن يكون عدم قبولها للتطريق لغايسة صلابتها كالبلور والياقرت ، أو لغاية لينها ، كالزئبق • والتي في غايسة الصلابة : أما أن تنحل بالماء ، كالملح والنوشادر ، وأما ألا تنحل بسه ، كالكبريت والزرنيخ •

وفي بعض المدنيات نورية معرجة ، كالياقوت والذهب ، واكشر احكام هذه المعادن في تركيبها وغيره ، يحققه العدس والتجربة ، علمي قياس ما مر في الاثار العلوية ـ والسفلية ·

وتكون النبات هو من امتزاج للمناصر ، أتم من الامتزاج الواقع في المدنيات ، وأقرب الى الاعتدال ، وأبعد عن بقاء التضاد في الكيفيات المتزجة ، فلهذا يستعد لقبول صورة أشرف من صورها ، حتى يحسل فيه الاثار ، مالا يحسل في تلك ، أو ما هو أقوى وأظهل منا فيها . كالتغذية والنمو والتوليد ، التي يذكر احكامها عند الكلام في النفس .

وانما احتاج الى التغذية ، لينعفظ اذا كان كاملا ، واحتاج النمسو ليكمله مع ذلك أن(١) كان ناقصا · وكلاهما بحسب الشخص · وأحتساج الى التوليد بعسب النوع ليستبقي بحصول أمثاله ·

وينقسم النبات تقسيمات كثيرة ، وفيه ألات تجري مجرى آلات ، العيوان ، كالعروق لتأدية الغذاء ، وكالقشمور الجارية مجرى الجلد ، وكالشوك والسلي الجاري مجرى القرون والمخالب ، التي هي كالسملاح للعيوان ، يدفع به بعض الأفات الغارجية وأصله الذي في الارضمسين يجري مجرى الرأس ، ولهذا إذا قطع بطلت قواه

<sup>(</sup>۱) وكالاجساد» ·

<sup>-</sup> elála 1 ·(Y)

والكلام في النبات طويل ، وقد أفرد له كتب ذكر فيها ما وقف عليه من أحكامه • وفي علم الطب ذكر كثير من قواه وأفعاله في بدن الانسان ، \*\*\* ولا يلائم هذا الكتاب ذكر شيء من ذلك •

وتكون العيوان هو من مزاج أقرب الى الاعتدال وأحسن وأتم سن الامزجة النباتية ، ولهذا استعد لقبول كمال هو أكمل من الكمال الثاني ، ولاجل ذلك ظهر عنه أفعال القوى النباتية ، وزيادة أفعال قوى أخسر (۱۱) : كالعركة الارادية والادراكات التي ليس للنبات مثلها ألبتة ، وأن (۱۲) كان له شيء منها ، فهو أضعف بكثير مما للحيوان ، وأخفى ، بحيث هو سسن الخفاء أن كان حاصلا الى حد الشك فيه ، كما مر .

واتما كان المزاج الاعدل أقبل للكمال للتجرية ، ولان انكسار تضاد الكيفيات واستقرارها على كيفية متوسطة ووحدانية ، هو نسبة مالها الى مبدئها الواحد ، ونسبتها تستحق ، لان تفيض عليها صورة أو نفسسس تعفظها • فكلما كان الانكسار أتم كانت النسبة أكمل ، والنفس الفائضة بمبدئها أشبه • ولهذا كانت الارواح التي تقرب الأجزاء الثقيلة والخفيفة فيها من التساوي ، هي أول شيء تتملق النفس به ، وهي التي تقبسل التوى النفسانية والحبيوانية والطبيعية •

ولاجله كان أذا وقعت شدة في موضع أمن البدن ، تمنسع ( من ) ٢٠٠ نفوذ الروح المذكورة الى عضو عدم ذلك العضو العسي والحركة الارادية الى أن تتمكن الروح من النفوذ اليه • وأطلاق لفظة الروح على هذه . وعلى النفس الناطقة بالاشتراك -

ومن وقف على هذا علم علما يقينيا بالعدس ، أن لاعتدال المستراج تأثيرا قويا ، في ازدياد الكمال الفائض على المواليد العنصرية ، من المبدأ الفاعسل له •

<sup>(</sup>۱) أ «أخرى» ·

<sup>(</sup>٢) ك «او ان» ·

<sup>(</sup>۳) سقطت من آ

رينقسم العيوان الى تاطق وأعجم: فالناطق، ما يتحقق له أدراك كلي ، كالانسان، والاعجم ما لا يتحقق له ذلك، وأن جاز كونه له فـــــي نفســـــ الأمــر، لكن لم يتحقــق لنا ذلك -

ونحن فلم نشاهد من الناطق الا نوع الانسان ، لكنا سمعنا بأنسواع الخرى ، كالبن وغيرهم ، وأما الحيوانات العجم فأنواعها (لوحة ٣١٠) كثب من ، تفوت الاحمال ال

وتحت الأنواع أصناف ، وتحتها اشخاص ، وقد تكلم في هذه الاقسام كلاما طويلا في الكتب المختصة به ، وكذلك في أعضائها ، ومنفعة عضـــــو عضو منها ، لا سيما فيما يختص بالانسان ، في كتب الطب ، وغيرها •

وسيرد. في علم النفس ، وبيان حكمة الباري ، جل جلاله في مخلوقاته كلام (١١ يتعلق بهذا الموضع ، اخرته لكون ذكره هناك أنسب وأنشع ٠

<sup>(</sup>١) في ك ، أ وكلامـــا، ٠



# 

وجود الإجسام السفلية المتعركة حركة مستقيمة ، دلت من حيست مسافة حركتها على ثبوت جهتين معدودتين مختلفتين بالطبم ·

ولولا اختلافها بالطبع ، لما كان(۱) كون بعض الأجسام متوجها الى الحداهما ، ويعضها متوجها الى الاخرى ، كالنار والارض مثلا ، بأولسي مين المكسسين -

ولو كان خلاء فقط ، أو أبعاد مفروضة ، أو جسم واحد فقط ؛ غير متناء ، لما أمكن أن يكون للجهات المختلفة بالنوع وجود ألبئة ، فلا يكون فوق وأسقل ، ويمين ويسار ، وخلف وقدام

ولا يمكن أن تكون الجهة ذاهبة إلى غير النهاية ، لأن كل جهسسة موجودة ، فاليها أشارة ، ولذاتها اختصاص وانفراد عن جهة آخرى .

وذاتها لا تغلولا): اما أن تكون متجزئة ، أو غير متجزئة · فسأن كانت متجزئة ، فالابعد من جزئها عن المشير ، هو الجهة ، فلا تكسسون الجهة بكليتها جهة ، بل بعضها هو الجهة · ويلزم أن يكون لها أمتسداد في جهة ، فلا تكون نفسسها جهسة ·

وان كانت غير متجزئة ، فلها وضع لا محالة ، والا لم يكن اليهسا اشارة • وكل ماله وضع ، وهو غير منقسم ، فهو حد وغاية ، لا يكسسون ما وراوه منسسه •

<sup>(</sup>۱) ك دكانت،

<sup>(</sup>٢) في ك ، أ وتخلـــرا، ٠

فالجهات معدودة بأطراف ، وما لا يتناهى لا حد فيه بالطبع ، بسل عسى أن يكون فيه ذلك ، أو له بالقرض • وكل حد يفرض فيه فلا يخالف الاخر ، الا بالعدد ، لأن كل العدود والاطراف المفروضة فيه هي في طبيعة واحدة ، فليس بعضها بالفوقية ، وبعضها بالسفلية ، أولى من العكس •

واذا فرضت الجهات المتقابلة في جسم واحد متناه ، على انهــــا مسطعة ، أو في عمقه ، فذلك غير جائز أيضا ، لأن سطعه ان كان كريا لم يكن ما يقرض فيه مغتلفا بالنوع وان كان مضلعا فليس ذلــــك بطبيعي له ، فانه قد بين قبل ، أن الشكل الطبيعي للبسيط ، هو الكرة و

وان اختلفت بعسب أن ألذي على النتطة يخالف ما على الغط ، أو الذي على الغط يخالف ما على السطح ، فلايتم بسببه غاية الاختلاف الواقع في مثل العلو والسفل • وكذا لو فرضت العدود في عمقه •

وان كان حد في سطحه ، وأخر في عمقه ، فالذي في العمق يجب الا يكون على أي نقطة أتفقت من العمق ، بل التي هي في غاية البعد عمن السطح ، وتلك هي المركز ، لا سيما ان كان الشكل طبيعيا ، وهممسو المستدير ، فلا تتعدد جهتا العلو والسفل بالجسم الواحد ، ألا بالمحيماط وللركسيز .

فأما اذا كانت الاجسام كثيرة ، فان اتفق نوعها لم يعمل بسببها البجهات المتضادة . وأن اختلف نوعها ، وجب أن يكون على عدد الجهات بعددها . اللهم الا أن يكون علة ذلك ، لا الاختلاف المطلق ، لكن اختلاف معين .

<sup>(</sup>۱) ك دحسب، ط

ولا جائز أن يكون ذلك متتصرا على اختلاف الطبيعتين من غيس اختلاف الوضعين ، والا لم تكن علة ، لقضاء الجهات ، لان احدى الجهات اذا تعينت تعينت الاخرى ، وكانت على بعد معدود ، ولم يعكسن أن تتوهم زائلة عن حدها -

ولو لم يعرف اختلاف الوضع ، لكان التضاد يقع بين الجهتيسن ، كيف كان وضع أحدهما من الأخر ، وبعده منه ، فكانت الجهة تنتقـــل بانتقال أحد الجسمين ، وليس كذا ، بل اذا تعينت احدى الجهتيــــن تعينت الأخرى في حدها وبعدها ، ولم تنتقل ألبتة ، فلا بد مع اختــلاف طبيعتي الجسمين من وضع محدود ، وبعد مقدر و ولا يمكن أن يكون هذا أيضا الا عــل سبيل مركز ومحيط .

والا فاذا فرض أحدهما بجانب من الآخر ، لم يكن اختصاصحت بذلك الجانب لطبيعته ، والا لكان الأخلاب الجانب مباينا لسحسائر الجوائب ، لا يسبب هذا الجسم ، اذ لو كان لسببه ، لكان حيث يكون ، فعاله كحاله مع هذا الوضع بعينه .

واذا لم تكن طبيعته تقتضي ذلك الاختصاص ، بل اقتصصت أي بعد كان ، مما مساو لهذا البعد : فان كان ذلك الجسم معيطا ، كسان هذا معاطا به ، ومكانه معاط ذلك الجرم ، وعلى قياس مركزه .

اذ نعني بالمركز ههنا كل معاط . لا بقطة بعينها ، وان كان غير معيط ، فالبعد المساوي منه كيف كان هو متعدد لا معالة بمعيط بذلك الجسيم فأن الخبيلاء لا يعدده .

وقد فرض هذا غير محيط ، وعنم ان اختصاصه بذلك من جملت ماله ان يحصل فيه ، فهو عن سبب خارج ، وتجوز مقارقته لذلك الموضع بمينه ، فهو حاصل متميز ( لوحة ٣١٣ ) ، قبل حصول هذا الجسسسم فيه ، فلا يكون سبب تحدد، . وقد كان فرض أنه محدد له . هذا محال .

<sup>(</sup>۱) أ دكسان،

ومتى كان الجسسم آلمدد معيطا كفى ، لتعديد الجهتين ، لان الاحاطة تثبت المركز ، فتثبت غاية البعد منه ، وغاية القرب ، من غير حاجة الى جسم اخر ، ولو فرض المحدد محاطا تعدد به القرب ، ولسسم يعدد البعد ، فلم يكف لتعديد الجهتين ، والا لكانت جهة البعد تتحدد بالغلاء ، بل لا بد من جسم معيط ، لتعديد الجهة الاخرى ، وأجمالسمي هذا الكلام هو أن يتال : أن التعديد أنما يكون بجسسم مستديز ، أو أجسام مستديرة ، لان المحدد يجب أن يكون جسما طبيعيا ،

ولو كان المحدد جسمين او أكثر نزم ان يكون قد تحددت البهسة من قبل الجسمين او الاجسام ، وان تكون تلك الاجسام يصبح عليهسا مقارقة امكنتها و ومعدد الجهات . \_ كما ستعرف \_ لا يصبح عليسسه مقارقة مكانه ، ولو كان المعدد جسما واحدا مستديرا ، من حيست هو واحد ، وتحدد منه سطح القرب ، وسطح البعد ، لزم ان يكون شسميء واحد مطلوبا مهروبا عنه ، فيجب أن يكون الجسم المستدير المعدد يحدد بمعيطه ومركزه و وهها وجه آخر في اثبات محدد ( الجهات ) الا مبني على تناهى الابعاد .

وتقريره أن الإشارة الحسية لكون الابعاد ، لا بد وان تكـــون متناهية ، كما مر ، غير سكن ذهابها الى مالا نهاية له .

وكذا المتعرف التاصد جهة والجهة المشار اليها والمتمسسودة بالحركة الابد وأن تكون موجودة في نفسها والالم تصبح تلك الاشارة والقصد ، فأنه ليس حال ما يتعرك حركة مكانية كحال ما يتعرك مسن كيفية الى كيفية مثلا ، فأن الكيفية المتحركة اليها متحصلة بنفسسسس العركة ، وليست الجهة للحركة الاينية كذلك .

<sup>(</sup>۱) سقطت مسنن آ

ان تكون جسماً ، لانه لا شيء . أن الجها يقابل للتجربة ، وكل جسستم قابل لها ، فلا شيء من الجهة بجسم \*

هنه ، أن وقف ، فما وصل أثيه هر ألجهة . لا ما وراءه • وأن لم يقف : فأما أن يكون متحركا إلى الجهة ، أو عنها أو فيها •

وبيان الصفرى أن وضع البهة في امتداد مأخذ الاشارة والحرقة ، دلك الامتداد ، فالمتحرك المواصل الى ما يقرض ثها ، أقرب الجزايسين ولكون الاشارة اليها حسية ، وجب أن تكون ذات وضع ، وكل در ولو كان وضعها خارجا ١٠ عن ذلك ، لما كانتا اليها ، فلو انقسمت فيسي وضع : فاما جسم أو جسماتي ، فالجهة أما جسم أو جسمائية ولا جائز وهذا الثالث يرجع إلى الاولين ، فأن الحركة في المنتسم ، لا بعد وأن تكون أما إلى جهة غير جهته ١ ، وألا لكانت المسسافة المقطوعيسة بالحركة ، هي ألجهة ، وهو ظاهر البطلان ،

والله كان متعركا أنيها أو عنها . فعلى التقديرين يكون جــــــرء الجهة . هو (9) كنها ، وذلك ممتنع · فالجهة جسمانية ، وهــي حد فــــــي الامتداد المذكور . غير منقسم ، لا بالفعل ، ولا بالقوة ·

وكل جهة تشتمل على ماخذين ضرورة ، والجسم المعدد لهسسا لا يجوز أن يتركب من أجزاء مختلفة ، لكون تلك الاجزاء يجب كونهسا حيثات مختلفة البهات ، وجهاتها متقدمة عليها لا محالة ، وهي متقدم علي الجسم المركب منها ، والمتقدم على المتدم متقدم ، فتقدم الجهاث على محددها ، هذا خلف - فاذن المحدد يكون بسيطا في نفسه ، وبكسون سكله هو الكرة ، اذ هو التلبيعي لكل جسم بسيط ، كما عرقت والهر لم يكن كري الشكل ، لامكن عوده اليه عند فرض روال القاسر ،

<sup>(</sup>۱) آ «خـــارج» ·

<sup>(</sup>۲) أ «أو عن جهـــة» ·

<sup>(</sup>۳) آ دهستي، ۰

وتغير الشكل لا يخلو من حركة مكانية من جهة الى جهة ، فتكون البهة قبل محددها ، فيعود الخلف المذكور · وإيضا ، فلو لم يكن كريا ، لكان بعض أجزائه أعلى من بعض ، مع أنه لا أولوية في تعين بعضل اجزائه للعلوية وبعضها للسفلية ·

ولا يقع التمييز فيما هو داخل فيه ، باعتبار الجهة ، لا بالمرفسز والمعيط · فتتحدد به جهتان هما مأخذا امتداد واحد ، لا فير ·

ومن تامل ما قيل تاملا جيدا ، فلا يشك في وجود جسم هو منتهى الاشارات العسمية ، معيط بكل الاجسام ، غير مركب ، وغير متعرك بالحركة المستقيمة ، وألا لكان لعركته جهة مفتقرة الى تعدد ١٠ غيره وسياتي لذلك مزيد تقرير

والمحدد تعين به أوضاع الاجسام ، وأماكنها ، ويتقدم على جميع الحركات والسكنات الطبيعية والقسرية بالطبع ، وأن كان وضلم يتعين بما تحته ، لا يمعنى أن يتعين وضع كل وأحد منهما بتمين وضع الآجراء ، ووضلم كل وأحد منهما بوجود الآخر وبذاته ، لا يتدين وضعه

والمعدد ليس بعض أجزائه المفروضة فيه ، أذ لا جزء له بالفمل . كما سبق ، أولى بما عو عليه من الوضع والمعاذاة من غيرهما

فكل وضع معين له • فهو من الأحوال الممكنة اللحوق ( به ) (۱۰ لوحة ، ۲۱۲ ) ، وكل ممكن اللحوق فممكن الثبدل ، باعتبار ذات. ، وأن جاز أن يمنع من تبدله أمر خارجي • فوضع المحدود ممكن التبدل ولا يتأتى تبدئه الا بالحركة ، ولا تتصور حركته الا بتبديل نسبته : أما الى داخل فيه ، أو الى خارج عنه •

<sup>(</sup>۱) أ «محـــدد» ·

<sup>(</sup>۲) سقطت سن ۱۰

واذ لا خارج عنه \_ والا لكان متعدد البهة بما فوقه \_ فلا يكون معددا لكل الجهات • وكلامنا أنما هو في المعدد لكلها ، فيمبير ١٠ تبدل النسبة الى الداخل •

وهذه النسبة لا تتبدل ، على تقدير أن يكون هو وجميع ما فينة متعركا ، لانه يلزم ألا يتعين لتلك العركة صوت · ولا يتصور تسام دوره ، الا أذا وصل المفروض حرا الى حيث فارق ·

ومتى لم يكن في داخله ما هو سياكن لم يكن ذلك الاستتمام وحركتاهما لو تسياويتان، لم يتصور تبدل النسيبة ولو فضيلت احداهما على الاخرى •

فالذي فضلت حركته متحرك ، والاخر في حكم الساكن ٠

فاذا تحرك المعيط ، فيجب سكون شيء مما في حشوه ، فان بحركته تتبدل نسبة كل واحد منهما ، الى الآخر ، ولو كان الجسم الذي تختلف نسبة الاجزاء اليه متحركا ، جاز أن تختلف نسبة أجزاء الجسم الثاني ، الى الجسم الأول ، مع سكون من الاول ، فليس يكون لاحدهما اختصاص باختلاف النسب ، من دون الآخر ، فلا يكون هناك حركة خاصة بأحسد الجسمين .

وأما الساكن فلا تختلف النسب فيه الا الى المتحرك ، فلا بد مـع وجود الحركة الوضعية ، من وجود جسم ثابت .

فأنه ما لم يكن وضع ، لم تكن حركة ١٠ وضـــعية ٠

<sup>(</sup>۱) أ «فيتعيــن» ٠

<sup>(</sup>٢) في الاصبل وتساوتاه ٠

<sup>(</sup>۳) ا دحرکتیه، ·

كما انه اذا لم يكن أين ، لم تكن حركة في الأين ، ولا سكون فيه رما لم ( يكن ) ١٠ جسسم ثابت ، لم يكن وقسسع يعتلف معه نسسسب .
الحركات ، وكما لا بد من وجود جسم مستدير ، حتى توجد الحركسة
المستقيمة ، فكذلك لا بد من وجود جسسسم ثابت ، حتى توجد الحركة
المستديرة الوضعية ،

والحركة المستقيمة ممتنعة على محدد كل الجهات ، اذ لو تحسرك كذلك ، لكان ٢٠ له حير طبيعي ، من شأنه أن يفارقه ويباوده •

فيكون وضعه الطبيعي متحدد الجهة . لاجله لا به ، لانه قد يغارق موضعه ، ويرجع اليه ، وهو في الحالين ذو جهة ·

فتكون جهته متحددة عند وجوده فيه ، وعند لا وجوده ، فيكسسون محدد جهة موضعه الطبيعي جسما غيره -

وما لم توجد الجهة ، لا تقع الحركة نعوها ، فتلك الجهة اسسا متقدمة عليه ، أو معه

وكيف كان . لم يكن هو معددا لكل الجهان . وفرضيس معيددا ( لها ) ٣٠ ، هذا خليسيف ·

وأيضا ، فلو صبح عليه الانتقال بالحركة المستقيمة ، لكان لا يغلو اما أن تقتضي طباعه الكون في تلك الجهة ، أو لا تقتضي و فان لسم تقتض ، فكيف تتحدد به الجهة ، مم جواز ألا يكون هناك ٢٠

وان اقتضت طباعه الكون فيها ، وهو جائز المفارقة لها ، وطالب لها بالطبع ، وجب أن تكون حاصلة ، حتى يطلبها بكليت وأجزائه ، فلا تكون الجهة متعددة الذات به ، بل بجسم أخر

<sup>(</sup>۱) سقطت مــن ا

<sup>(</sup>۲) آ «کـسان» ·

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك ٠

على أنك تهلم أنه لو تعرف حركة مستقيمة ، لوقعت العركة السي لا صوب ، وهو معال ، وبهذا يظهر أيضا ، أنه لا ( يبعوز أن ) ١٠ تتركب من أجسام مغتلفة الطبائم ،

وان كان قد سبق بيان ذلك بوجه آخر ، فأنه لو تركب منها لكانت بسائطه قابلة للاجتماع ، فيصح عليها الانتقال من جهة ال جهة ٠

ويلزم من كونه لا يقبل العركة المستقيمة ، ألا يقبل العسسرق والالتئام . فانهما لا يتصوران الا بها •

ولا يقبل التخلخل والتكاثف لهذا بعينه ، واذ هو لا يتحرك الى فوق . ولا الى أسغل ، فهو لا ثقيل ، ولا خفيف ، ولا حار ولا بارد ، واذ لا يقبل الانتصال أصلا (إلا ) ٢٠ بسهولة . ولا يعسر ، فهو لا رطب، ولا يابس . ولا يقبل الكون والنساد . أي لا تخلع مادته صسورته . وتلس صورة أخرى طالبة لحين آخر هيه

اذ لو كان قابلاً لهما ، فالصورة الكائنة أن حدثت في حيزه القريب بعسبها ، ووقفت ت فيه كان حيزه القريب طبيعيا له ، وهذا محال وان كان يتعرف عنه بالطبع فهو بعركة مستقيمة ، وأن كان في حيسزه الطبيعي بعسب الصورة المتكونة ، فأن تكون فيه ، وهو خال ، لم يكسن الحلاء ممتنعا ، وقد أبطلناه ، وأن تكون فيه ، وليس بعال ، فأن لسم يدفع ذلك الجسم عن ذلك الحيز ، لزم تداخل جسمين إلى وهو محال ،

وأن الله دفعه ، فالدافع والمدفوع ، كالمعما قابل للعركة المسسمتقيمة

<sup>(</sup>۱) سقطت منسن آ

<sup>(</sup>٢) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٣) أ دووقسيف،

<sup>(</sup>٤) ان والعِسبين، ١٠

<sup>(</sup>٤) أ الحسلمانية ٠

واما كونه ، هل يخلع صورة ويلبس أخرى ، طالبة لنفس ذلك الجبزء وهل يستحيل استحالة لا تؤثر في جوهره ، فذلك مما يتنبه على الحسق فيه . فيما يرد في المستأنف .

وكذلك كونه هل يصبح عدمه ، أو لا يصبح • والمحدد أن كان فيه ميل مستدير ، فهو ميل أرادي ، أذ ليس حركته بالطبيعية ألى بعضر الجوائب ، أولى من حركته إلى غيره ، لتساوي أوضاعه •

والجهات الغير الطبيعية لا نهاية لها ، ولكن بحسب حركة العبوان تتمايز جهات • فأن الذي اليه أول حركة النشوو ، يسمى فوق ، وما يقابله تحت •

واذا عني (لوحة ٣١٣) بالفوق ، ما يلي رأس الانسان ، وبالسفل ما يلي قدميه ١٠ ، فهو مما يتبدل بتبدل الوضع • ثم أن الارضال كرة ، والجانب الذي يلي رأس الواقف على موضع منها ، يلي أخمص الواقف على الجانب الاخر منها ، في مقابلته ، وبالمكالي • ولا كذلك الفوق ، بممنى القرب من القلك ، والساحة ، بممنى البعد عنه ، فان ذلك لا يختلف باختلاف الازمنة والامكنة •

وأما اليمين ٢٠ ، وهو الذي منه مبدأ الحركة ، واليسمال وهو مقابله والقدام وهو الذي اليه الحركة الاختيارية طبعا ٠

والخلف وهو المقابل له ، فظاهر ، أنها تختلف بحسب اختلاف الاوضاع • ولا يجوز وجود محددين ، لا يكون أحدهما محيطا بالآخر . فانهما لا يتراصان ، بل يكون بينهما فرجة ، فأن لم تملأ بجرم وقسع الخلأ ، وهو معال • وأن ملئت بجرم ، فهو جرم مستقيم ، لا محالة . وله طرفان ، فاستدعى محددا فوقهما ، فلم يكونا محددين لكل الجهات . وهو على خلاف ما فرض •

<sup>(</sup>۱) آ وقدمسه،

<sup>(</sup>٢) أ واليمنسي» ·

## الفصل السابع

## فسيسيبي

سسسائر الأفسلاك والكواكسب وذكسر جملسة ١١ من أحوالها ٢٠

كل ما يتحرك من الأجرام السماوية ، على الاستدارة ، ففيه ميسل مستدير ، لاستحالة وجود الحركة به ، دون١١٠ الميل •

وليس هو بتاسر ، والا لكانت حركاتها على موافقة القاسير ، فيلزم استواؤها في : السيرعة والبطء ، وهو على خلاف الواقيع وليست حركاتها طبيعية ، لأن الحركة المستديرة ، لا تكون بالطبيعة ، كنا عرفت ، فهي بالارادة .

وبسائط هذان ، اذا كان في طباعها ميل مستدير ، امتنع ان يكون في طباعها أيضا ميل مستثيم ، لأن الطبيعة الواحدة ، لا تقتضي أمريسن مختلفين ، فلا تقتضي توجها الى شيء باحد الميلين ، وصرفا عنه بالآخر وليس العكم في ذلك ، كالعكم في أقتضاء الطبيعة الحركة والسكون ، فانها انما اقتضت استدعاء المكان الطبيعي فقط

فاذا خرج الجسم هنه بالقسر أعادته أليه بالحركة ، واذا كان فيه حفظه بالسكون ، فاقتضاؤها في حالتي الحركة والسكون واحد ، ولا كذلك اقتضاء لليلين المذكورين

<sup>(</sup>۱) أ «جمـــل» ·

<sup>(</sup>۲) أ داحكامهـا، ٠

<sup>(</sup>٣) آ «بىدون» ·

<sup>(</sup>٤) أ دهــــده،

فان أقتضاء العركة المستديرة مغاير لاستدعاء المكان الطبيعسي ، ثم في الامكنة مكان طبيعي ، يطلبه المتعرك على الاستقامة ، وليسس في الاوضاع وضع طبيعي يطلبه ( المتعرك ) ١٠ على الاستدارة ، ولذلسك استدت احدى العركتين إلى الطبيعة ، دون الاخرى .

مذا حكم ما هو بستسليط ( منها ) ٢٠٠ ، ويلزم سنه ألا يتخرق و لا يتخلفل ولا يتكاثف . وألا يكون ثقيلاً ولا خفيف ولا حاراً ولا باردا . ولا رطباً ولا يابسا ، ولا قابلاً للكون والفساد ، على قياس ما عرفت في المعدد ٠

وأما هل يجوز أن يكون في سائر الاقلاك مركب ، أو أن كان فيها ذلك فهل حكمه في امتناع اجتماع المثلين وغيره ، مما يلزمه هذا الحكم . الذي هو لبسائطها ، ففيه نظر •

والذي يجب أن تتحققه مهنا ، أنه لو كانت السماويات أو شميء منها ، غير دائم الوجود ، أو كان شيء من أعراضها القارة ، أو شميء من أحوالها غير ثابت ، لافتقرت ألى فلك أو أفلاك أخرى متحركة على الدوام حركة دورية ، لا تتغير في شيء من ذلك ، لما مستعلم الاحسمانات الاوم منفعل عن الحركة الدورية ،

واما الاعراض الاضافية . والتي ليست بقارة ، فيجوز اختلافها فيها - فأن حركاتها المغتلفة يحصل بسلبها لها اختلاف اضلاف مسلن كالتثنيث والتربيع والتسديس والمقارنة والمقابلة ، واسلماف مسلن الاختلافات . في مطارح شماعاتها . وامتزاجات تقع بينها ، ليلسن في توه الستر استيفاء جميعها -

<sup>(</sup>۱) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>۱) سقطت بن ك -

وبتك حصلت الاستعدادات المغتلفة في عالمنا هذا • والكواكسب المشاهدة في السماء نجد منها سبعة سيارة ، لا تثبت نسبة أوضاع بعضها من بعض •

ونجدان نسبة أوضاع بعضها الى بعضه معفوظة ، لم تتغير ، بحسب الحس فيالازمان المتطاولة ، ولا في شيء من التواريخ التي نقلت البنا · ووجد لهذا الباقي حركة بطيئة يظهر منها القليل في السنين ·

وهو على ما وجده المتأخرون في كل مائة سنة قريب درجة ونصف، من دور الغلك . الذي مجموع دوره مقسوم بثلاثمائة وستين درجة •

وسميت السبعة بالمتحيزه وهي : القمر وعطارد والزهرة والمريخ والمستدي وزحل • والباقية سسسيت بالثوابت ، وهي كثيرة تفوت الاحساء ، ويحتمل أن تكون المجرة منها • لكنها كواكب متقاربة الوضع فرزيت كلطخة واحدة • وكل واحد من المتحيزة يسسسامت الثوابت ، ويتحرك منها نحو الشرق •

أما الثوابت فلان كوكبا من المتعيزة لمسا سامت كوكبا منها ، فسي ناحية من المغرب ، وعساد اليه ، في مدة معلومة ، ومضست عليه مدد متطاولة ، وجدت مسامتته له في الجانب الشرقي ، من ذلك الموضع ، فدل على أن الثوابت تتحرك تعو المشسرق ، ثم كل واحد من المتعيزة وآكثر الثوابت المشاهدة ، يتحرك من المشسرة الى المغرب ، في كل يوم بليلته ، دورة واحدة ، وهو دال على وجود ذلك محيط بكلها ، ويحركها ( لوحة ٢١٤ ) تلك العركة ،

<sup>(</sup>١) أ «نجد يا منها» هكذا ٠٠

ولو كانت الكواكب كلها مركزة في فلك واحد يتعرك بعركته الى المغرب ، ويعركها الفلك المعيط به الى المشرق ، لتساوت حركتها ، الى جهة المغرب ، في السرعة والبطء • ولم نجد الامر كذا ، فهي في عسدة أفلك يعيط بعضها ببعض •

وقد وجد القمر كاسفا لعطارد وللشمس ووجد عطارد كاسسفا للزهرة فعلم أن فلك القمر تعت فلك عطارد ، والشمس وفلك عطارد تحت فلك الزهرة •

ولما كانت الزهرة كاسفة للمريخ ، والمريخ كاسفا للبنستري ، والمثتري كاسفا لزحل ، وزحل كاسفا لبعض الثوابت ، علم أن فلسك الكاسف تحت فلك المكسوف ، واحتمل كون الثوابت في فلك واحد ، أو في أفلاك متعددة متساوية الحركة ،

والفلك المدير للكل تسمى منطقته معدل النهار ، ومحوره محسور المالم ، وقطباه قطبي العالم ، وحركته بالنسبة الى الافاق ، أعسسي الدوائر المتوهمة (١٠ التي تقصل في كل موضع بين الظاهر من الفلسك والخفى منه ٠

وتقطع معدل النهار على نقطتين متقابلتين ، تسمى أحداهمسسا شرقية والاخرى غربية ، (و) الاسمي على ثلاثة أقسام : أما دولابيسة وهي في خط الاستواء ، وأما رحوية ، وهي في المواضع المسامتة لقطسب العالم . وأما حمائلية ، وهي في غيرهما من المواضع ، ووجدت الشمس في المساكن التي يدور القلك فيها دولابيا مائلة الى الشمال تارة ، والى الجنوب أخرى ، ويبقى قريب نصف السنة في أحد الجانبين ، وقريسب نصفها في الجانب الاخر ،

<sup>(</sup>۱) أ «والشبيي» ·

<sup>(</sup>۲) أ «الموهومية» ·

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك ٠

فاذا توهمنا خطا يغرج من مركز الارض ( و )(۱) ينتهي الى سلطح الفلك الاعظم مارات بجرم الشمس ، ودارت الشمسس بحركتهــــا الغاصة بها ، دورة ( واحدة ) ۱۲۱ تامة ، فأنه ترتسم ۱۱۱ في سلطح ذلك الفلك دائرة عظيمة ، مقاطعة لممدل النهار ، وتسمى فلك البروج .

ونقطة التقاطع بينهما التي اذا جاوزتها الشمس ، حصلت في الشمال ، هي نقطة الاعتدال الربيعي ، ونقطة التقاطع المقابلة لها التي اذا جاوزتها ، حصيلت في الجنوب ، هي نقطة الاعتدال الخريفييي ، ومنتصف ما بين نقطتي التقاطع في الجهة الشمالية ، هو نقطة الانقلاب المستوى ، المبهة الجنوبية هو نقطة الانقلاب الشتوى ،

وآذان توهم أنقسام ما بين كل نقطتين من النقط الاربسسع ، بثلاثة أقسام متساوية ، وتوهمنا ست دوائر ، تمر (و) ت كل واحسدة منها على نقطتين متقابلتين من النقط الاثنى عشر ، انقسم سطح الغلك الاعظم أثنى عشر ، عشر قسما كل منها ، يسمى برجا .

واذا كانت الشس فيما بين نقطتي الاعتدال الربيعي ، والانقلاب الصيفي ، كان الزمان ربيما ، وإذا كانت ١٠ في الربيع الذي يليسه من . الجهة الشمالية ، كان حيفا .

واذا كانت في الربع الثالث ، كان خريفا ، واذا كانت فيي الربع الرابع ، كان شتاء •

<sup>(</sup>۱) سقطت سبن ك ٠

<sup>(</sup>۲) 1 وسياري ٠

<sup>(</sup>٣) سقطت من ك ٠

<sup>(</sup>عُ) دتنســـم»

<sup>(</sup>۵) أ وفيسادا،

۱) ۱ دېنسسی» ۱۸۱۱ تک انت

<sup>(</sup>۸) آ وکستان، ۰

والمساكن المتساملة لمعدل النهار تصل الشمس الى سمت رؤسهم في نقطتي الاعتدالين: الربيعي والخريفي • وكل واحد من الوقتيسن ، هر عندهم صيف ، وبعد كل صيف خريف وشتاء وربيع • فهناك ربيعان اصيفان و عديفان و قتاءان • وان كانت كل هؤه قريبة ١٠ من التشاهم عندهم ، بحسب ساعتة الشمس •

وافاق هذه المواضع تمر كلها على قطبي العالم ، وتقطع معددل النهار والدوائر المرازية لها من القطب الى القطب ، بتسمين متساويين في الروايا قاسة ، فيكون لكل كوكب هناك طلوع وغروب .

ويتساوى زمان المكن فوق الارض وتعتها . ويشساوى النهسسار وللبيل ، مناك أبدا ، وتقطع المائلة عبد المائلة عند ، مناك أبدا ، وتقطع المائلة عند . لا منى زوايا قائمة ، نير نقع هناك أحد قطبي العالم عن الافسق ، وينحط الافرعة ، ويكون بعض الكواكب أبدى الظهور ، وبعضهسسا أبدى الحفاء ، ويكون الافق قاطعا للدوائر الموازية لمدل النهار بقسمين متفاونين .

واذا كان القطب الشمالي ظاهرا ، كانت القوس الظاهرة من الدوائل الكهالية ، فوق الارض ، أعظم من التي تعتها ، ومن الجنوبيسة • بدلان ناسبيك •

ويكون النهار أطول من الليل ، إذا كانت التسمى هناك في البروج الشمالية ، وأقصر إذا كانت في الجنوبية ، والمواضع التي فيما بين دائرة الجروج ومعدل النهار تنتهي الشمسس التي سيت رؤسها ، في كل دورة شمسية دفعتين ،

<sup>(</sup>۱) ا «قریبا» ا

<sup>(</sup>٢) ك «علسسى» ٠

<sup>(</sup>٣) i «الليل زالنهار»

<sup>(</sup>٤) أ «وتقطاع» ك «وثقاطع» •

والتي في مساحة الانقلاب الطبيقي ، تنتهي الى سمت رؤسها دفعة الداحدة فقط ، وما يجأوز دلك ، فلا ينتهي الى سمت الرأس والمواطسسع التي تكون مدار نقطة الانقلاب الصيفي فيها أبدى الظهور ، فالشخسس نبتى في الدورة الواجدة فوق الارض ، عند وسولها ، الى تلك النقطة ،

ويظير نها بعد دلك طارع وغروب و وإذا انتهت الى نقطة الانتلاب الشنوي تبقى في الدررة الواحدة تحت الارض و والمواضع التي ينطبق فيها قطب فلك البروج على صمت الرأس ، ينطبق فيها فلك البروج على الافق و فاذا مال القطب نحو المجتوب ، أرتفع نصف فلك البروج عسن الافق دفعة ، والخفض النصف الاخر دفعة ( لوحة ٣١٥ ) والمواضع التي ينطبق فيها قطب العالم على سعت الرأس ، ينطبق الافق على معدل النهار، ويكون معود المالم على سعام الافق و وتدور الكسرة حركة دورة ويكون معود البالم قائما على سطاع الافق و وتدور الكسرة حركة دورة ويبقى نصف فلك البروج ظاهرا الدا ، وتصفه خفيا أبدا و

وتكون ١٠ السنة كلها يوما وليلة ، قريب تمسسفها يكون نهارا ، الترب تصفها يكون ليلا .

واتما كان قريبا من النصف ، لا النصف حقيقة ، يسبب ما يظهيس من بطء حركة الشمس في يعض الفلك ، وسوعتها في يعضه • وحركسة الشهس ليست على محيط فنك سركزه مركز العالم ، والا لما اختلف بعدها عن جميع المواضع المسامتة لفلك البروج •

فما كانت تغتلف أثارها في تلك المواضع ، ومأ<sup>٧٠</sup> وجدت اثارهسا التي من مقتضيات شعاعها ، كتسخين الارض ، وتوليد الابخرة فسسسي ناحية الجنوب ، أكثر وأقوى من وجودها في ناحية الشمال ، ودل ذلسك من طريق الحدس ، مضافا إلى ما وجد بالرصد ، من اختلاف حركتها فسي

<sup>(</sup>۱) آ «شـم تکون» ٠

<sup>· \* [ \* [ ...] ( )</sup> 

نصفي منطقة البروج بالسرعة والبطء ، ومن كون جرمها في الكسوفات، في أواسط زمان البطء ، أصنو قليلا منه ، في أواسط الإرمان السرعة على كونها في البطء أبعد من مركز العالم ، وفي السلسرعة أقرب اليه ، فتكون حركتها أذا لم تكن خارقة للفلك ، أما على محيط كرة صحفيرة ، غير شاملة للأرض ، متحركة على نفسها ، ويحركها فلك أخر مركسوه مركز العالم ، وتسمى تلك الكرة فلك التدوير ، وأما عسلى محيط كرة شساملة للأرض ، لكن مركزها خارج عن مركز الارض ، فتقسب تارة من الارض ، وتبعد أخرى ، وأبعد بعدها يسمى ( الأوج ) ، وأقرب قربها يسمى العضيض ، ودلت المشاهدة على أن القدر في حركته من المغرب الى المشرق يسرع تارة ويبطىء أخرى ، من غير أن يختص ذلك بموضع معين من الفلك ، بل يقع في جميع أوضاعه ، وهذا أذا لم يعرض لحركاته البسيطة أختلاف ، ولا يخرق بحركته الفلك ، هوا؟ ادليل على أنه يتحسرك على فلك تدوير ، تحركه تارة ألى المغرب ، وتأة ألى المشرق فتعرضس له السرعة والبطء ،

ولما صار تارة شماليا عن الشعس ، وآخرى جنوبيا ، علم على ذلك الاصل ، أن فلك تدويره لا يتحرك في مسامتة فلك البروج ، بسل عسلى معيط الدائرة مائلة عنه ، قاطعة للدائرة المرسسومة على كرة القمر ، الموازية لفلك البروج على نقطتين متقابلتين ، يقال لاحداهما الرأس ، وهي التي أذا جاوزها القمر ، حصل الآ في الشمال ، والاخرى الذنسب ، وهي التي أذا جاوزها حصل على الجنوب •

ولما وجدنا أنه اذا سامت القمر الشمس ، في أحدى النقطتين ، ووقع

<sup>(</sup>۱) ا دواسسطه

<sup>(</sup>٢) ك «فهـــو» ·

<sup>(</sup>٣) ا «يحســـل» ·

<sup>(</sup>٤) أ «يحســـل» أ

مناك كسوف ، ثم عادت الشمس بعركتها الخاصة بها ، إلى تلك النقطة ، ووقع فيها كسوف اخر ، لم يكن الكسوف الثاني في ذلك الموضع من الفلك بعينه ، بل كان في موضع آخر مائل عنه الي جهة المغرب ، استدللنا بذلك على أن فلكما آخر ينقل نقطتي الرأس والذنب . الي جهة المفرب ، ويسمى ذلك فلك الجوزهر

ثم القمر ، كلما قرب من تربيع الشمس ، وكان سريع السبير ، فان أزدياد سرعته تكون أشد من أزديادها في موضع اخر ، وهو دليل على أنه أذا قرب من التربيع ، كان أقرب ١٠ من الأرض ، مما أذا كان فيي ا موضع اخر ٠ وذلك بدل على أن فلك تدويره ١٢٠ يتحرك على معيط فلك خارج المركز ، ليقرب من الارض تارة ، ويبعد أخرى . وقد استدل على وجود فلك اخر ، يحرك بعده (٣) الا بعد ، بسبب موافاته ، كل واحد من الاوج والحضيض ، في كل دورة مرتين ٠ وكل ذلك على تقدير عسم الاختلاف في الحركة البسيطة وعدم انخراق الفلك .

واختلاف هيئات تشكل النور في القمر ، بسبب اختلاف اوضاعه من الشمس ، دل على أنه لا تور في نفسه ، وانما نوره من الشمس ٠

فاذا قاربها كان وجهه المظلم مواجها لنا ، فلا يرى مضيئا • واذا مال بحيث ينحرف وجهه المضيء الينا ، نرى هلالا ٠ واذانه صار البعد بينه وبين الشمس بمقدارات ربع دائرة ، نرى نصفه مضيئا ٠

واذات صار مقابلا لها كان وجهه الضيء (كله )٧١ الينا ، فيرى

<sup>(</sup>١) أ والسسمية -

<sup>(</sup>٢) أ والتدويسر،

<sup>(</sup>٣) ك ديمـــد، ٠

<sup>(</sup>٤) ا دفساداه ٠

<sup>(</sup>٥) ا دمقــدار، ٠

<sup>(</sup>٦) آ وفساداه

۷) سقطت من ك ٠

تام النور \* واذا أنصرف عن المقابلة انتقض نوره ، وازدادت ظلمته ، الى ان يجتمع بالشمس ، فلا يقابلنا من نوره اا شيء \* وأذا حصل القمسر على مقابلة الشمس ، ووقع في ظل الارض ، انحجب نور الشمس عنه فيبقى على ظلامة الاصلي \* فأن لم يكن له ميل عن مسامتة الشمس أنخسف كله \* وانكان له ميل أقلمن ، وجموع نصف قطر القمر والظل ، انخسف بعضه \*

اما اذا كان الميل مساويا لمجموع نصف القطرين ، أو اكثر ، لم يقع في الظل المذكور ، ولم ينخسف · وهذا دليل على أن جرم الشمس أعظم من جرم الارض · ولولا ذلك لوجب انخساف القمر في الاستقبالات كلها ·

ونعن أذا توهمنا خطوطا تخرج من طرقي قطر الشمس ، ألى طرفي قطر الارض ، خارجة ت كذلك بالاستقامة ، فأنها تتلاقى على نقطة • ولكرون الارض جرما كثيفا ، مانها من نفوذ الشعاع ، وجب أن يقع لها ظرار (لوحة ٢٦٦) معصور ، فيما بين تلك الغطوط ، على شكل مخروطي

ومتى ما صار القمر في نقطة التقاطع، بين منطقة الفلك المائل، وبين فلك البروج ، وكانت الشمس مسامتة لنقطة التقاطع أيضا ، ولـم يكـن للقمر ميل عن مسامتة الشمس ، فيصير حائلا بيننا وبينها ، فيرى وجهه كانه سواد على صفحتها ، وذلك هو كسوف الشمس الكني و وان كان له ميل عن مسامتة الشمس ، وكان الميل أقل من مجموع نصف قطر الشمسس والتمر والتحد، ، انكسف بعض الشمس و وان كان الميل أعظم أو مساويا لـم ينكسف و والكواكب الخمسة من المتحيزة ، وهي التي غير الشمسوالقمر تد يعرض لها ان تنزل صوبجهة المشرق، وترجع الى المغرب . ثم تستقير،

ولا يغتص ذلك بموضوع معين ، بل يتع في جميع أجزاء فلك البروج نم كتها ان لم يعرض للبسيط منها اختلاف ، ولم ينغرق بها الفلك .

<sup>(</sup>۱) أ «بنــورة» \*

ز۲) «خارجسسا» ·

هي على محيط قلك تدوير وما يرى حركته منها في بعض مواضع الفلك أسرع ، وفي بعضها أبطأ ففلك تدويره يقرب من الارض ، ويبعد عنها ، فلها قلك خارج المركز يحرك فلك التدوير وكذا ما نرى بعده من الشمس مختلف القدر في مواضحه الفلك، فإن قربه يوجب رؤية للبعد أعظم ، وبعده يوجب رؤيته أصغر -

والذي يرى بعده المذكور كذلك هو عطارد والزهرة وقد استدل على أن أوج عطارد وحضيضه يقرب من الارض ويبعد ، وهو يحوج المخارج مركز آخر له ، ولجميع الكواكب حركات أخفى من المذكورة ، وتعتاج على الاصول السابقة ، الى أفلاك أخر ، تستند اليها ، لم أتعرض لذكرها ، وقد ذكر بعضها في الكتب المسوطة .

وكل حركة قلت انها معتاجة الى فلك صفته كذا ، فانما أعني بذلك العتاجها اليه ، أو الى ما يقوم مقامه ، واحدالا كان ذلك القائم أو اكثر واذا قلت : فلك الثوابت ، فأريد بذلك فلكها ، أو أفلاكها ، فأنه لسم يتحقق كونها في فلك واحد •

والافلاك المنترة: منها ما مركزه موافق لمركز الارض ، تعقيقا أو تقريبا ومنها ما مركزه خارج عن مركزها ، وهو اما معيط بها ، وهو الما معيط بها ، وهو الماسمى بالخارج المركز ، أو غير معيط بها ، وهو فلك التدوير واما الكواكب فاكثر من أن تعصى والذي عرف منها بالرصد سبع متعيزة ، والف ونيف وعشرون كوكبا ثوابت وهذه المباحث أكثرها مبنى على أن السماويات لايعرض لها اختلاف سرعة وبطء ، ولا انخراق والتئام ، ولا

<sup>(</sup>۱) ك دواحـــد» ·

<sup>(</sup>۲) ا دانسلاك، ٠

تغلغل وتكاثف ، ولا رجوع وانعطاف (ولا) الا وقوف ، ولا خروج منحيز ع ويلزم من ذلك أن الكواكب لا تنتقل حول الارض ، بأن يغترق لها أجرام الافلاك ، بل انتقالها يسبب حركة الافلاك المركوزة فيها ، وان تكون الحركات المختلفة في الرؤية مستندة الى ما تقتضي تشابهها ا

وتلك المختلفة لا يمكن أن تكون حركة بسيطة ، بل يجب كونها من جملة بسائط كل واحد منها متسمسماوا ٢٠٠٠

وكل حركة تغتلف زواياها ، أو قسها في الازمنة المتساوية ، فهسي مركبة ، وليس كل مركبة كذلك · فان كانت هذه الاصول واجبة فينفس الامر ، فلا بد لكل كوكب من عدة أفلاك لحركاته المشاهدة ·

وان لم تكن واجبة فالحدس يحكم بوقوعها في السمائيات في الاغلب ، وتتكثير افلاك كل كوكب •

ويصدق اكثر ما ذكرته ، ألا ترى كيف تعدس النفس من موافساة مركز تدوير القمر وعطارد ، أوجيهما في كل دورة مرتين ، وكسندا حضيضهما ، أن فلك التدوير لهما ، لا يقطع العامل بعركته وحده ، بل هو متعرك بعركة الفلك العامل له ، وكيف تعدس من كون القمر كلما كان أكثر بعدا من الارض ، كان خسوفه أقل مكنا ، على أن الظل يستدق كلما بعد عنها ، وعلى أن الشمس أكبر منها .

وريما يختلف بأختلاف الاشخاص الجزم بذلك ، على حسب ما ينظــم من القرائن الملمية والاعتبارية ، من أحوال العركات وغيرها ·

وانت تعلم أن الجسم الواحد من هذه ،ومن غيرها ، لا يتحرك حركتين الى جهتين ، من حيث هما حركتان ، بل تتحرك حركة واحدة ، تتركسب منهما .

واذا تركبت العركات ، وكانت الى جهة واخدة ، أحدثت حركسة

 <sup>(</sup>۱) ســـقملت من ك

<sup>(</sup>٢) في ك ، أ «متساوية» ·

تساوي مجموعها • وان كانت الى جهتين متضادتين أحدثت حركة مساوية
 لفصل البمض على البمض ، أو سكونا أن لم يكن فصلا •

وان كانت في جهات مختلفة ، احدثت حركة مركبة الى جهة بتوسط تلك الجهات على تسميتها والعركات المختلفة تكون بالقيامس الى متحركاتها الاول بالذات ، والى غيرها بالعرض •

ولا يكون جميعها بالقياس الى متحرك واحد بالذات · ولا يلزم مسن كون الجسم متحركا يحركتين ، حصوله دفعة في جهتين ·

وتحريك فلك فلكا يكون بملازمة المتحرك لمكانه من المعرك ، وكونه منه كالجزء من الكل ، فيتحرك مع قطبيه وسائر أجزائه بحركته ، مثل ساكن السفينة بحركة السفينة ، ثم انه مع ذلك يتحرك بنفسه (لوحبة ٣١٧) حركته الخاصة به ، كساكن السفينة ، اذا تردد فيها الى أي جهة شاء • فهكذا يجب أن يفهم الحال في حركات الاجرام السمائية المختلفة . التى يتحركها كل جرم منها •

والكلام في الاجرام العلوية ، وما تعويه السفلية ، من حيث كمياتها وكيفياتها واوضاعها وحركاتها اللازمة لها طويل -

والعلم المغتص به ، هو علم الهيئة • ومباحثه كثيرة ومتشعبة • وهو من العلوم النفسية ، الدالة على عظمة المبدع جل وعلا • وقد حقق فيه الفاضل مؤيد الدين العرضي ـ رحمه الله ـ ما لم يعققه من قبله ، عمن سمعنا به ، وبين إن أصغر الكواكب التي ترى في السماء ، هو عطارد •

ونسبة جرّمه الى جرم الارض ، كنسبة الواحد الى أثنى عشر الفسا وثمانمائة وتسعة عشر ، وأن أكبرها هو أكبر ما يرى من الكواكسسب الثابتة ، ونسبة جرمه الى جرم الارض ، كنسبة أثنين وثلاثين الفسا وثلاثمائة وتسعة وثلث إلى الواحد ،

وبين أن القمر قريب جزء من أربعين من الأرض ، وأن الشمس همي قريب من مأنة وسبعاً الوستين مرة ، كالأرض ، وأن الزهرة كجزء مسن

۱) ۱ دستیمه ۰

أربقة عشر من الارض تقريباً ، وأن جرم المريخ مثل جرم الارض سبع مرات وسدس مرة ، وأن نسبة جرم المشتري الى جرم الارض كنسبة اثنى عشر الفا وثبانمائة وثلاثة عشر ، ألى الواحد بالتقريب ، وأن نسببة زحل اليها كنسبة ستة عشر الفا وماثتين وثمائية وخمسين وثلث ، ألى واحد ، وأن أصنغر الكواكب الثابتة هي كالارضيس تسبمة الافلاد وخمسمائة وثلاث ، وسبعين مرة وتسم دقائق ،

وبين أن أقرب قرب القمر ، وهو غاية ما يمكن أن يكون ارتفـــاع الاسطقسات ، بما يه نصف قطر الارض واحد وثلاثة وثلاثون وربع ·

وان أبعد البعد للشمس تقريبا بالمقدار الذي هو نصف قطر الارضا أيضا ألف ومائتان وأربع وستون مرة - وبين البعد الاقرب والاوسط والابعد عن مركز الارض الكل واحد من المتعيزة ، حتى انتهى الى كسرة الثوابت - وبين أن القدر الذي علم تعتها ، وهو نصف بعدها عن مركز الارض ، (و) آن هو مائة وأربعون ألفا ومائة وسبع وأربعون مرة ، بما به قطر الارض واحد ، وأن قطر الارض بالتقريب ، هو سبعة آلاف: وستمائة وستة وثلاثون ميلا ، وأثنان وعشرون دقيقة ، كل ميل منهسا ثلاثة آلاف ذراع ، كل ذراع أربعة وعشرون أصبعا ، كل أصبع ثمانسي شعيرات ، يلصق بطون بعضها الى بعض ،

والاشهر أن الاصبع يكون ست شعيرات ، بهذه الصغة ، وعلى هـنا يكون الميل أربعة ألاف ذراع ، ولا تفاوت الا في الاصطلاح فقط ، يـل المتدار واحد ، وأكثر ذلك بينة على أنه أقل ما يكون ، وقطع به من جانب الكثرة ،

وعلى هذا ، فأبعد ما وقفنا عليه من فلك الثوابت ، يقطع من المسافة

<sup>(</sup>۱) ك «الالسف» ·

رُا) في ك وثلاثـــة» ·

<sup>(</sup>٣) ســقطت من ك ٠

في جزء من تسعمانة جزء من ساعة مستوية ، مائة وخمسة وخمسين ألف ميل ، وسبعمائة وثمانية عشر ميلا ، وربعانه ، بالتقريب ، بموجب ما تتتضيه المساحة والحساب •

والله أعلم بما قوق ذلك من الاقلاك وعجائبها • ومن أراد تحقيق ذلك على أصول علم الهيئة ، فعليه بمطالعة كتاب هذا الفاضل ، في هذا الفن •

وانما ذكرت هذا القدر منه ، لما فيه من الامر المجيب الدال على عظمة هذه الاجرام ، وحكمة صبانعها ، وعظيم قدرته ، التي تبهسسر المقسول ، وبعد أن تكلمت في الاجسام آخذ في الكلام عن المحركسات وما يتعلق بها • ومن الله ( سبحانه ) ١٠٠٠ الهداية ( والتوفيق ) ١٠٠٠

<sup>(</sup>۱) في ك ، أ «وربـــع» ·

<sup>(</sup>٢) ، (٢) مسقطتا من ك ٠



الباب الغامس

نـــــن

التقوسيس وصييفائها وآثارهنينا



## القصل الأول

البسات وجسدود النفسس، وبيسان أن معقولاتهسا لا يمكسن حصدولها في السمة بدنيسة ، وأنهسا مستغنية في التعقسل المذتي هسو كمالهسا الذاتسي عن البدن

قد سبق أن المراد بالنفس هو جوهر ليس يجسم ١١ ولا جزئه ، ولا حال فيه ، وله تعلق بالجسم من جهة التدبيــر له ، والتصـــرف فيه ، والاستكمال به - فنعتاج الآن أن نبين وجود موجود ، هذا شأنه ، ونبيـن خلك بما نجده صادرا عن الانسان ، من الادراك والتعريك ١٢٠٠٠

فانه لو كان لجسميته ، لكان كل ما له الجسمية متعركا بالارادة ، ومدركا مثل تعركه وادراكه ، فكانت المناصر والجمادات كذلك ، وهو على خلاف الوجدان ، ولو كان ذلك لمزاج جسمه ، أو نسب عناصره ، أو مجموع بدنه ، مع أنا نجد المزاج دائم التبدل ، وبتبدله تتبدل تسسسب المناصر ، وجملة البدن ، لما كان الانسان يشمر بأنانيته شعورا مستمرا ، وهو متعقق أنه هو الذي كان منذ سبمين سنة ، أو أكثر ، والمتبدل غيستر ما ليس بمتبدل ، فالمدرك منا غير هذه الاشياء ،

<sup>(</sup>١) هذا يختلف عن تفسير النفس في النظرية الذرية ، بأنها ماديـــة تتألف من ذرات سريعة الحركة ، شديدة اللطافة ، موزعة في أرجاء الجسم ، وتتخلل مع الجسم بعد الموت ــ الموسوعة الفلسفية المختصرة ١٩٣٠ -

<sup>(</sup>٢) أ من التحريك والادراك» · ·

ثم المزاج كِيفِية واحدة ، لا يصدر عنها أفاعيل مختلفة ¬ وأنانيـــة الانسان لسبت كذا .

ونرى المزاج يمانع الانسان كثيرا ، حال حركته ، في جهة حركت كالساعد (لوحة ٢١٨) الى موضع عال ، فان مزاج بدنه ، لغلة العنصرين الثقيلين فيه ، تقتضى حركته الى أسسفل .

وقد يمانع في نفس العركة ، كالماشي على الارض ، فان مزاجه يقتضي السكون عليها ، ولو كان مزاجه هو المحرك ، لما تحرك البتة الا الى أسمقل ولو كان المدرك منه هو مزاجه ، لما أدرك باللمس ما يشبهه ، لائه لا ينقمل عنسسه .

ولا بد في الادراك من الانفعال ، ولا بما ضاده ، لانه يستحيل عند لشاء ضده ، فلا يبقى موجودا ، فكيف يلمس به ، وهو معدوم •

وكيف يلمس بالمزاج المتجدد، ونعن نعلم أن اللامس أولا هو اللامس ثانيا، والمناصر بطباعها ١٠٠ متداعية الى الانفكاك والذي يجبرها على الالتئام والاجتماع، هو غير ما يتبعهما ولا شك أن المزاج ثابم لهما -

وللانسان ما يعيد مزاجه السيء ، الى حالته الملائمة ، عند التسكن مدن ذلك ، مع أن المزاج المعدوم لا يمكن ١٢ أن يعيد نفسه أو مثله •

وليس الجامع للمناصر (مزاج) ١٣٠ الوالدين ، والا لما أمكن في بعض الحيوانات ، أن يتولد ويتوالد كالفآر و ولو كان مجموع العناصر في بعدن الانسان ، أو مجموع الاعضاء هو النفس ، لما يتى الشاعر بذاته ، مسمع فتدان عضم و

<sup>(</sup>۱) i «وطباعهـــا» ·

۰ «نـــکـــن» ۱ (۲)

<sup>(</sup>۲) سقطت من آ

ونعن نجد من انفسنا أنا لو كنا قد خلقنا دفعة على كمال من عقولنا، من غير أن نستعمل حواسنا في شيء منا ، وفي غيرنا ، وحصلنا كذلك لحظة ما في هواء غير ذي كيفية ، نشعر بها ، وأعضاؤنا منفرجة لئلا تتلامس ، لكنا قسمي مثل هذه العالة تنفل عن كل شيء ، سوى انبتنسا .

فتعلم أن الاجسام والاعراض التي لم تعصلها بعد ، لا مدخل لها في ذواتنا ، التي عقلناها ، دون تلك الاشياء • فالذات التي لم تغفل عنها ، وع هذا الغرض ، هي غير أعضائنا الظاهرة والباطنة ، وغير جميسسع الاجسام والعراس ، والقوى والاعراض الغارجة عنا •

وانت فعتى عقلت ذاتك في حال من الاحوال ، مع غفلتك عن هسده الاشياء ، كفاك ذلك في العلم ، بان ذاتك منايرة لها ، ولهذا تشسير الى ذاتك بأنا ، وتشير الى كل جرم وعرض فيه من بدنك وغيره ، بأنه هسو مثبت لك وجود شيء ، يصدق عليه ما قيل في تعريف النفس ، الا الجوهرية فاذا ثبت أنه جوهر فذاك هو النفس الممرفة ، فيثبت وجودها ، ويدل على جوهريته أنه لو كان عرضا ، لكان موضوعه اما جسم ، أو غير جسم .

قان كان جسما كان العال قيه منقسما بانقسامه ، لكن المدرك منسا بسيط ، لا يقبل الانقسام ، والا لتوقف العلم به ، على العلم بجزئه ، لكن العالم بجزئه يتوقف على العلم به ، لانا لا نعلم شيئا من الاشياء الا ونعلم أنا عالمون به النا ، فتعلم ذاتنا مع العلم به بالضرورة فلو علم المركب ذاته ، للزم الدور .

وان كان غير جسم ، فهو اما جوهر أو غير جوهر ، فان كان جوهرا ، فاما أن يكون له تصرف في البدن بذاته ، لا بعرض فيه ، أو لا يكون ، فان كان الاول فهو النفس ، وان كان الثاني وهو أن يتصرف في البدن بعرض فيه ، فهو النفس أيضا ،

<sup>(</sup>۱) ا دعالميسن» ·

فأن الاعراض التي تعرض لدواتنا ، فتوجب صدور أفعال عنهــــا تعسها ، كالقدرة والارادة وسائر الدواعي ، لا تنسب الافعال اليها ، بل هي منسوبة الى ذواتنا التي تفعل بها • وان كان غير جوهز ، فلا بد من انتهائه الى الجوهر ، ويعود الكلام فيه •

وهذا الجوهر هو محل الصور العقلية (منا) ١٠٠٠ ولا شيء من تلسسك الصور بذي وضع ، والالم تكن مشتركة بين ذوات الاوضاع المختلفة ٠٠٠ كن ما المناب المن

وكل حال في جسم أو في ذي ٢٠ وضع فهو ذو وضع · فتبين من هذا أيضا. أن المدرك منا ليس بجسم ، ولا حال فيه ج

ويدل على ذلك أيضا . أنا ندرك الكليات المنطبقة على كل واحد من جزئياتها ، كما ندرك الحيوانية المطلقة التي تشترك فيها البقة والفيل .

فلو كانت في جسم ، او في شيء حال في جسم ، أو كان لها نسبة الى أحدهما بالحضور عنده ، ان لم يصدق عليها الانطباع فيه ، للزمها عسلى جميع هذه التقادير وضع خاصص ، ومقدار خاص ، فلم تكن مطابقسة للمختلفات في هذه •

واذ قد طابقت ذلك ، فسطها ليس بمتقدر ، ولا بذي وضع ، كيث كان • وكذا اذا عقلنا منهوم الواحد المطلق ، الذي عن خصوص مقسدار ووضيست •

وكذلك مفهوم الشيئية ، فانها لو انقسمت بانقسام معلها ، فكل جزء من أجراثها ، أن كا شيئية فعسب ، لم يكن فرق بين الكل والجبزء ، وان كان شيئية مع أزيد ، مخصوص مقدار وغيره ، فقد زاد الجزء عسسلى الكسسل .

وان كان : لا هذا ، ولا هذا ، فللشيئية جزء ، هو لا شيء ٠ وكــل

<sup>(</sup>۱) سقطت مــن ۱ ۰

<sup>(</sup>۲) أ وذوي». •

<sup>(</sup>٣) ك وزائىسىد» ·

هذا معال و من المعلوم أن معل المعتول النير المنقسم ، هو معل سبائر المعقولات ، وكذا الذي حضر عنده مدرك غير ذي وضع ، هو الذي يعضر عنده سائر المدركسيات .

فالمدرك منا لذي وضع ، ولغير ذي وضع ، هو غير جسمسم ، ولا جسماني في ذاتـــه ،

ومن تأمل الملكات التي لا تتجزأ بالتجربة الاتصالية كالشجاعة والجبن والتهور (لوحة ٣١٩) وملكة الفطنة والعلم ، علم انها لا تحصل للجسم ، ولا لعرض سار فيه ، والا انقست بالقسمة الاتصالية و ولا تحصل أيضا لجزء من الجسم ، ولو جاز كونه في ذاته جزءا لا يتجزأ ، والا لكانت هذه الاشياء يأهرها ذوات أوضاع و وادراكنا لذاتنا لا يفضل على ذاتنا ، فأن انكل لا يقع الشعور به ، دون الشعور بأجزائه و وكما استمر شسسمور الإنسان بذاته مع الغفلة عن أجزاء بدنه من القلب والدماغ وغيرهما . فكذلك استمر شعوره بذاته ، مع غفلته عما يفرض فضلا للنفس مجهولا ، ولو كان يشعر بذاته بصورة تحصل في ذاته من ذاته ، لكان مشارا اليها بهو ، لا بأنا ، فليس إدراكه لذاته بأمر زائد : صسورة كان أو غيرها ، وجوديا ال أمرا يدرك ذاته ،

وما يقرض من سلب موضوع أو معل أو أضافة بدن ، أو أمر آخر ، أي شيء كان ، فهو عرض خارج عنها ، ولو كان لها فضل مجهول ، مع أنها مدركة لذاتها بغير صورة ، وذاتها كما هي غير غائبة عنها ، لكانت مدركة له ، فلم يكن مجهولا • هذا خلف •

فلا تجد ضروريا في أدراك مفهوم (أنا) الا الحياة ، التي هي وجود الشيء عند نفسه ، فهي مفهوم (أنا) ، دون ما وراءها ، وجوديا كان أو

<sup>(</sup>۱) ك «وجــسودي» ٠

عدمياً ، لازما أو مفارقاً • ولا يلزم أن تكون العياة حاصلة لشيء لا خيأة له في حد ذاته ، كالاجسام •

فانه لو كان وجودها هو بعينه كونها بعيث تصدر عنها أفعال العياة ، لكان مفهوم الجسم ، هو مفهوم الحياة العاصلة له ، فكان كل جسم حيالك العياة ، وأن كان لها ذلك ، لانها أجسام ما فقد تنصصصت بأمر ما ، وليس بجسم فلا يمتنع أن يكون وجوده بعينه كونه بهذه الصفة ،

والحياة ليست ما به يكون الشيء حيا، بل حياة الشيء حيثيته، على قياس ما قيل في الوجود

والنفسين الانسيانية ليس لها من العياة الا ادراك ذاتها واما ادراك غيرهيا وأفاعيلها ، فالقوى البدنية ، وبقوتها المقلية وفياذن حياتها من دون ذلك حياة ناقصية : يعرضي لها الكمال تارة وتفتقده أخسيرى •

وتختلف النفوس في مراتب الكمال والنقصان بحسب ذلك • ولـــو. فرضت النفس اثبة تدرك ذاتها ، بمعنى أن يكون ادراكها لذاتها صفة هي غيرها ، لتقدمت لذاتها على الادراك ، فكانت مجهولة ، وهو محال •

واذا لم يزداا ادراكها لذاتها على ذاتها ، فلا يتصور أن تغفال عن ذاتها البتة .

واذ قد ثبت وجود النفس ، وثبت أيضا أنه لا يجرز أن تعل معتولاتها في جسم ، فهي غير متصلة بالبدن ، بل ولا يجملة العالم الجسمائي ، ولا منفصلة عنه ، يمعنى الانفصال الذي يقابل الاتصال ، مقابلة المدم للملكة وكذلك معتولاتها لا يتصور عليها الاتصال بالاجسام والانفصال عنها . بذلك المعنى •

ولا يقدم في ذلك قول القائل مشيرا الى نفسه : دخلت وخرجسست وصعدت ونزلت ، مع أن الدخول والخروج والمسمود والنزول ، مهسن خراص الاجسام والجسمانيات ، فإن التمسك بمجرد الالفاظ لا حاصل له •

<sup>(</sup>١) في ك دلم يسترداده ٠

وسبب اطلاق هذه ، كون الامور المقلية ، لا تكاد تتعرى عن المعاكيات : الخيالية والوهمية · والخيال والوهم لا يتصوران المجردات · فالاشـــارات القولية العرفية لا تقع على المقليات ، دون مصاحبة أمور خيالية ·

واذا كانت مشوبة بذلك ، فلا يد وان تقع الى البدن أيضا ، فتضاف أمور الى البدن ، وهي للنفس ، للملاقة المتأكدة بين النفس والبدن .

والملكة الحاصلة للنفس من مشاهدة الموجودات مقارنة للمحسوسات والمتعيزات ، هي الموجبة لاستيلاء الوهم ، حتى حكم بحصر الوجود فيها • ومزاولة العلوم البرهائية ورجوع الانسان الى تأمل حال نفسه ، هو الدافع لذلك العكم ، والموجب للاعتراف بوجود المفارقات •

وههنا (امور)١٠٠ اقناعيات هي ، وان لم تكن كل واحدة منها موجبة لليقين ، في تجرد ذواتنا ، واستغنائها في الثمثل عن البدن ، فقد يكسبون مجموعها يوجب عند بعض الناس طمأنينة بذلك :

منها أنها لو أدركت بالبدن ، لما أدركت ذاتها ، فأن سائر القصوى البدنية لا تدرك ذاتها ، كالبصر لا يبصر نفسه ، والثبم لا يشم نفسه ، والخيال لا يتخيل نفسه •

فأن هذه لا ألات لها ، الى آلاتها ، ولا الى أدراكاتها ، ولا فعل لها الا بالاتها ، ( والقسوة المقلية بخلاف ذلك ، فأنها تدرك ذاتهسا وأدراكاتها ) ٢٠٠ ، وجميع ما يظن يه أنه ألة لهسا .

رمنها أن النفس لو كانت جسمانية في ذاتها ، أو في تعلقهسستان، لكانت تكل بتكرر الافاعيل القوية ، لا سيما أذا لم يقع التراخي بيسن الافعال . دل على ذلك التجربة - وعلته أن الافاعيل بالقوى القائمة لا بالابدان تنفعل عنها موضوعات تلك القوى -

<sup>(</sup>۱) ســـقطت من ك

<sup>(</sup>۲) سيقطت من آ

<sup>(</sup>٣) ك وتعلقهـــا ٠٠

والانفعال لا يكون الا عن قاهر يتهر طبيعة المنفعل ، ويمنعه عن المقاومة ، فيوهنه ( لوحة ٣٢٠ ) ، فتتوهن القوة القائمة به معه ٠

والقوة العقلية بادراك المعقولات تزداد قوة • واذا عرض للنفس ملال عند التفكر ١١ في المعقولات ، فأنما ذلك بأعتبار القرى الجسسمية ، ولو كان ذلك لكلال النفس لما كان موجب كللالها مشحد قوتها • وسن تلك الحجج الاقناعية ، أنها لو كانت جسمانية ، لما أدركت الضميسف عقيب القوي ، كما لا تدرك الرائحة الضميفة أثر القوية ، ولا النسور الضميف بعد القوي ، والثوة المقلية ربما قواها ادراك القوي عسسلى أدراك الضميف ، فضلاً عن أنه لا يضمغها عنه •

ومما يعتبع به أيضا ، أنه لو كانت النفس جسمانية لكلت بعد سن الوقوف عند الانحظاط ، وتجد ذلك في الاخلب بعد الاربعين • فكان ٠٠ يلزم اختلاف الشعور بذاتها ، وبمعقولاتها ، وليس كذا •

ولو كان الهرم لكلال النفس لاطرد في كل شيخ ، ولما كانت الافكار المؤدية الى العلوم مضعفة للدماغ • وتعن نجد كثيرا من المشايخ تضعف حميع قواء الا العقل ، فانه يكون اما ثابتا ، واما في طريق الازدياد •

فحرت بعض المشايخ ، واختلال عقل بعض المرضى ، ليس الا لان الشيء قد يعرض له من غيره ما يشغله عن فعل نفسه ، لا لانه لا فعل له قد يعرض له من غيره ما يشغله عن فعل نفسه .

وقد ذكــر في بيان هذين المطلبين أدلة كثــية ، لم أر التطويل بذكرهــا .

على أن بعضين ما ذكرته كاف في بيانهما ، فأن البرهان على أن الدرك منا ليس بجسماني ، يستغني عن بيان أنه ليس بمزاج البدن ،

<sup>(</sup>۱) ك «الفكسسي» ٠

<sup>(</sup>۲) ا «و کـــان» ·

ولا نسب العناصر ، وبعض ما يثبت به ذلك يغني عن كله ، ولكن لما كان يعض النفوس تتضح له النتيجة من برهان ، وبعضها لا تتضح له من ذلك البرهان ، بل ربما اتضح له من غيره ، لاختلاف النفوس في الاستعداد لتبول اليقينات وغيرها ، لا جرم كان تكثر الادلة على مطلوب واحد ظاهر الفائدة ، وله فائدة أخرى ، هي أنه أن لم تستعد النفسس لتبول اليقين من دليل ، ربما استعدت لقبوله من مجموع أدلة ، كما ذكر في الاقناعيات ، ومن حصل له اليقين ببرهان واحد استغنى بسه عمل اسسواه ،



## المفصل الثاني

ما يظهم عن النفس من القمهوى النباتية وهمي التسي لا يشمك في أنه يشمسترك فيها الانسمان والعيموان الاعجم والنبات

قد علمت أن أصول القوى النباتية ثلاثة : أثنان ١١ لأجل الشخص، وهما : الفاذية والنامية ، وواحدة لاجل النوع وهي المولدة ، وهذه فلا شك في حصولها للنبات ، ولهذا سميت نباتية ، بخلاف الادراك والحركة الارادية ، فأنها مشكوك في حصولها له ،

القرة الاولى الغاذية وهي التي تعيل الغذاء الى مشابهة المغتذي ، ليخلف بدل ما يتحلل ، وتهيء مع ذلك للتربية والنمو والتوليد • فغملها هو الاستحالة الى مشابهة المغتذي • ومحل ذلك الفعل هو الغذاء ، وغايته هو أخلاف بدل المتحلل ، ( مهما يتبعه ) ١٦ من التهيئة المذكورة وتخدم هذه قوى أربع منها : الجاذبة ، وهي التي تأتيها بالمدد ، وهي موجودة في كل عضو من العيوان •

أما في المدة فلان حركة الغذاء من الغم اليها ، ليست أرادية ، والا لكان الغذاء حيوانا ، ولا طبيعيـــة ، والا لم يحصـــل الازدراد عنــد الانتكامــــي •

۱ ا دائنـــان، ۱

<sup>(</sup>٢) ك غير واضعة ، ( ونعما مسن، هكسندا أ

فهي أذن قسرية ، لا يدفع من فوق ، بل بجنب من العضو ، لمسا تجده من جنب المريء والمعدة للطعام من القم ، عند العاجة الشديدة . من غير أرادة العيوان -

ولان المعدة تجذب الطعام اللذيذ الى مقرها ، ولهذا تخرج الحلواء بالقيء أخيرا ، وان كان الانسسان يتناولها بعد تناوله غيرها مسن الاغذيسسة .

واما في الرحم ، فلانه قد يعس جذبها للاحليل وقت الجماح ، اذا انقطع الطمث عنها ، وحلت من الفضول وآما في سائر الاعتماء ، فلان الاخلاط الاربعة التي هي : الدموالصفراء والبلغم والسوداء ، تخلط الني الكبد ، ويتميز كل واحد منها ، وينصب الى عضو معين ، فلولا أن العضو جاذب لذلك الخلط بعينه ، لما اختص كل عضو بخلط خاص .

وفعلها في الرحم الانضمام على المنى ، ومنعه من النزول ، وان كان بطبعه ثقيلا ، وكذا (قياس ) ٢٠٠ سائر الاعضاء - ومنها الهاضمة ، وهي التي تحيل الفذاء وتعده ، لقبول آثر الغاذية ، وهو أحالته الى ما يليق بجوهر الحيوان ، أو النبات .

وتظهر احالتها في الانسان عند المضغ أولا ، ولهذا كانت العنطة المنظوعة تفعل في انضاج الدماميل ، فوق ما تفعله المطبوخة في المصدة ثانيا : وهو أن يصير الغذاء كماء الكشك الثغين ، وهو الكيلوس ، ثم في الكيد ثالثا ، وهو أن يصير بعيث تحصل منه الاخلاط الاربعة ، ثم في المدوق رابعا ، وهو صيرورته بعيث يصلح أن يكون جزءا من العضو م

<sup>(</sup>٢) سيقطت من ك ٠

ومنها الدافعة للثقل ، ولهذا نجد الامعاء عند التبرز (لوحة ٣٢١) كانها تنتزع من موضعها ، بدفع ما فيها الى اسفل ، وترى الاجشاء تتعرك الى أسفل وقد يتهيآ الفضل لقبول فعلها فيه بتوة أخرى ، لعلها الهاضيسمة أيضا ، كتلطيف الفيظ وتكثيف الرقيق ، وأمثال ذلك • وأثر الغافية الاحالة والتضبيه والالصيساق •

القرة الثانية النامية ، وهي قوة توجب الزيادة في اجزاء المنتذي على نسبة طبيعية معفوظة في الاقطار ، لتبلغ الى تمام النشوء ، فبهمنده القيود خرجت الزيادات الصناعية ، وما هو كالورم والسمن .

وقد يوجد الاسمان مع سِقوط القوة ، كما في حق الشيخ ، وقد يوجد الهزال مع النمو ، كما في الصحيبي •

وقد تكون النامية هي الغاذية ، فأن كلتيهما المنام تحصيل الغذاء والمباقه وتشبيهه - فأن كانت هذه الافعال على قدر ما يتحليل ، فهو الاغتذاء الا أنه في الابتداء يكيون قويا جدا ، والمادة مطيعة ، فيكون وافيا بأيراد المثل ، والزيادة ، (و) ٢ بعد ذلك تضعف ، فلا تقوى الا على آيراد المثل فقط -

القوة الثالثة المولدة . وهي قوة تفيد تخليق البروز بطبيعة . وأفادة أجزائه هيئات تناسبها ، مما يصلح لمبدأية شخص أخر من نوعه ، أو من جنسسته •

وهي في الانسان وكثير من العيوان تجذب الدم الى الانثيين من الاعضاء، فتتقبل الآثار المتعلقة بالتوليد، فتغير تغيرا معدا لحمسسول صورة النطفة فيه، ثم تلحقه عفونة تعد المادة التركيبية، لخلع صورة

<sup>(</sup>۱) نسبی ك ، ا تركلاسسساه -

<sup>(</sup>٢) ك والاعتبدال، ٠

<sup>(</sup>٢) سُست قطت مسن ك ٠

ولبس أخرى • واذا تعلقت النفس بها تبعها مزاج غير الذي كأن في المادة يعد لقبول آثار النفس • وتنقسم المولدة الى نوعين : ما يفصل خزءا من الغذاء بعد الهضم التام ، ليصير مبدأ لشخص (آخر) ١٠ مسن نوعه أو جنسه . وما يفيد بعد استعالته الصور والقوى والاعراضي العاصلة للنوع الذي انفصل عنه البرز ، أو بجنس ذلك النوع والمادة التي تفعل فيها المولدة في العيوانات التي نعرفها ، هو المنى ، وهو فضل الهضيسم الاخييسر •

وذلك أنما تكون عند نضج الدم في المروق ، وصيرورته مستعدا استعدادا تاما ، لان يصير جزءا من جوهر الاعضاء ، ولذلك فأن الضعف الذي يحصل من أستفراغ المناله من الدي يحصل من أستفراغ المناله من الدم ، لان ذلك يورث الضعف في جواهر الاعضاء الاضلية •

ومجموع القوى التي في النبات يقال لها القوى الطبيعية وبالكيفيات الاربع يتم أمر هذه القوى ، فأن الحرارة تلطف ، وتحيرك المدواد . والبرودة تسكن وتعقد ، والرطوبة توماتي لقبول التشكل والتخليق . والبيوسة تحفظ الشكل وغيره ، وتفيد التماسك وخلقت الحيرارة في الحيوانات . أو في بعضها أكثر من الرطوبة ، لتتمكن بها القوى سيسن تصليب الرطوبة وعمل العظام والغظاريف وما شاكلها منها .

فأذا صليلت قلت الرطوبة ، وكانت العرارة باقية على جملتها ، فتممن في أفناء باقي الرطوبات ، إلى أن تأتي على جميعها ، فيموت ذلك العيوان • ولموته أسباب أخرى مذكورة في كتب الطب •

والغاذية تخدم النامية ، وتخدمان جميعا المولدة ، وفي الانسسان تبقى الغاذية بعد القوتين ، وتحدث المولدة بعد الغاذيسة والناميسة . وتبقى الغاذية والمولدة بعد الناميسسة ،

<sup>(</sup>١) ســـــقطت من آ

وقد تكون هذه القصوى في العيوانات والنباتات عبارة عصن أستعدادات تابعاة لهيئاتها ، والباقي في أصور سلماوية ، أو ما يجلم مجراها

وربما كان مبدؤها أمرا واحدا ، في العيوان والنبات ، تماونيه الامور السماوية ، على حسب الهيئات والاسباب الغفية ، وتصرفه الى فعل على ما يتم به نوعه أو شخصه • وبطلان التوليد والنمو ، ربما يملل في بعض الاشخاص أو الاوقات ببطلان استعداد مزاجي ، يناسب ذليك المعسل •

وقد تغتلف أمزجة الانسان أختلافا يوجب الاستمداد لقوى مغتلفة عن مبدأ واحد وتبطل تلك القوى أو بعضها ، والمبدأ باق١٠١ ، ويكسون البطلان راجما الى بطلان أستعداد القابل وجاز أن يكون ذلك المبدأ هسو النفس ، وجاز أن يكون غيرها ، لكن لا يحصل الآ عند تعلقها بالبدن ، كما أدت اليه التجربة في الانسان وغيره • وبهذا الاعتبار نسبت هسنده التوى الى النفسسس ، وجملت مسن آثارهسا •

ويدل على أرتباط هذه القوى بالنفس ، ما يمتري مستشمر الخوف من سقوط الشهوة ، وفسساد الهضم ، والعجز عن كثير من الافعسال الطبيعية ولهذا اذا تصرفت النفس بالكلية الى أسر يهمها ، أو عبادة ، أو التفات الى معشوق ، وقعت الافعال الطبيعية المذكورة ، أو ضسمفت ، وكثير من هذه القوى أضسيف اليها أفعال لا تصبح الا من ذي شسعور وادراك ،

وكيف ينسب التركيب المجيب الذي في أبدان العيوانات ، وخاصة الانسسان ، الى قوة عديمسة الشعور والادراك ، حالة في الجسم ، متشسسابهة فسي الحسس ، وهو المنى .

<sup>(</sup>۱) أ دباقـــــى،

ولو كان المبدأ لحدوث (لوحة ٣٢٢) خلقة الاعضاء ، وصورها ، قوة مركزة في النطقة ، لكانت النطقة : اما متشابهة في العقيقة ، كميا هي متشابهة في العس . أو ليس • فأن كانت متشابهة في العقيقيية . وجب أن يكون الشكل الحادث من تلك المقوة ، في تلك المادة الكثرة ، لان المقوة التي تفعل بلا شعور ، اذا كانت سارية في المادة ، وكانت الميادة متشابهة لم يكن الاثر الا واحدا متشابها • وأن لم تكن النطقة متشابهة . مع أنها سيالة رطبة رقيقة ، لزم الا ينعفظ فيها ترتيب الاجهزاء ، ولا نسسبة بعضيها الى يعضيه .

فكان ينبغي ألا يبقى ترتيب الاعضاء ورمسسفها ، على نسسسبة واحدة في الاكثر ، وليس الامر تحسيدا •

ثم لا بد في النمو من ورود مادة وحدوث خلل في المورود عليه وحركات الوارد ليست آلى جهة واحدة ، بل الى جهات مختلفة ، بعسب الاعضاء ، وهي في كل عضو الى أصواب في الطول والعرض والمعق ، فليست هذه الحركات مما يصح صدورها ، عن قوة واحدة متشسسابهة الحسسال .

وكذا العال في التغذية ُبه ، عند سد ما يتعلل •

والصاق النداء بالاجزاء المختلفة ، وبدون الادراك ، لا تصبيح هذه التعريكات المختلفة ، والالصاقات ، ونعن نعلم قطما أن هسيذا الادراك المذكور ليس للنفس الانسانية - فأن أنقمال هذه القوى دائمة في البدن ، والنفس غافلة عنهسا -

ونعدس حدسا موجبا لليقين ، أن العيوانات العجم أيضا ، لا تدرك أفعال هذه القوى في أبدائها ، فأذن هو أدراك موجود آخر ، معين بهذه الانواع في عالمنا ، وتتمة البحث فيه سيأتي في المواضع ٢٠ الاليق به ،

<sup>(</sup>١) أ دو الاضمانات،

<sup>(</sup>٢) أ «الموضييي» \*

## الفصل الثالث فـــــــــــــــــ

قوى العسس والعركة الارادية ، وهي التي تصدر عن نفسس الانسسان ، ولا يشسك (في) ١١ أنهسا حاصسلة لباقسسي العيوانسسات

ما يصدر عن الارادة (٢) من الحركات له مبادى وأربعة مترتبة: أولها ــ الادراك ، وهو أبعدها عن الحركة ، فأنا اذا أحسسانا أو تخيلنا أو توهمنا أو تعقلنا في شيء من الاشياء أنه نافع أو ضلال مسواء كان ذلك مطابقا لما في نفس الامر ، أو غير مطابق له ، أنبعت من ذلك الادراك شوق: أما إلى طلبه ، أن كان أدراكه نافعا ، وأما السي التهرب منه أو دفع ضرره ، أن كان أدراكه (٢) ضارا ، وهذا الشوق هو المرتبة الثانية ويدل على مغايرته للادراك (١) أنه قد يدرك ما لا يشتاق اليه ، ولا إلى دفعه والهرب منه وقد يتفسق الإدراك في جماعة ،

والاشتياق الى جلب ما يعتقد نافعا أو لذيذا ، يسمى قوة شهوانية والى دفع المكرود والمؤذي يسمى قوة غضبية • ويتبع هذا الشوق أجماع على الطلب أو الهرب ، وهو المرتبة الثالثة •

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ا

<sup>(</sup>۲) ك «للاراديـــة» ·

<sup>(</sup>٣) أ وأدراك»

<sup>(</sup>٤) أ والإدراك، •

والدال على مغايرته طلشوق كون الشوق قد يكون حاصيلا ، ولا أجتماع ١٠٠ ، وقد يريد تناول ما لا يشتهيه ويشتهي ما لا يريد تناوله ، وكابه كمال للشوق وتأكيده ١٠٠ ، فإن الشوق قد يكون ضعيفا . شيلم يتوى ، حتى يصبر أجماعا . وهذه المراتب الثلاث هي الباعثة علمال العركيلية ،

وأما الفاعلة المباشرة لها ، فهي المرتبة الرابعة ، وهي قوة تنبعث في الاعصاب والمضلات ، من شأنها أن تشنج المضلات ، بجذب الاوتسان والرباطات وأرخائها وتمديدها - ودلت على مغايرتها لما قبلها مسسن المباديء كون المشتأق المجمع قد لا يقدر على التعريك ، وكون مسسن لا يشتاق قد يقدر عليه -

هذر هي المحركة على العقيقة ، وغيرها يقال له محرك بالمجاز ، وحكم الثلاثة الاول حكم الامر المخدوم ، وحكم هذه حكم المأمور الخادم لثلك ، والاحساسس الالمجود في الانسسان وغيره من الحيوان : أما أحساس بالحواس الظاهرة ، واما أحساس بالحواس الباطنة ،

والحواس الظاهرة على حسب ما وجدناه ، لا على وجه الجزم بأنه لا يمكن غيرها أو لم يوجد . خمسة : العاسة الاولى اللمس ، ومسسو أهمها للحيوان ، اذ لا يسم أن نفقده ، ويكون حيا فيما نجد ، وذاك لان العيوانات التي نشساهدها . تركيبها الاول من ذوات الكيفيسات الملموسة ، ومزاجه منها ، وفساده بأختلافها .

<sup>(</sup>۱) ا «اجمــاع» ·

<sup>(</sup>٢) أ «و تأكــــده» ·

<sup>(</sup>٣) الاحساس في علم النفس يعني الشعور بما يحيط بالكائن من المؤثرات وهو خاص بالانسان والعيوان ، وفي الجسم أعضلات تخصمت للتأثر بالحساسات خاصة ، فالاذن لا تتأثر بالضوء مهما يكن شديدا ، ولكنها تتأثر بأضعف الاصلوات ، راجع أحمله عطية الله : دائرة المعارف الحديثة ١ : ٣٠ ٠

والحس طليعة للنفس ، ويجب أن يكون للطليعة قوة تدل على ما يدفع به الفساد ، ويحفظ به الصلاح ، وذلك هو الحواس ، ويبعد أن يكون حيوان له حس اللمس ، ولا قوة محركة فيه ، لانه أن احسل بالموافق طلبه ، وأن أحس بالمنافى هرب منه .

ومدركاته هي : العسرارة والبرودة ، والرطوب واليبوسة . والملاسة والغشونة . والغفة واللثقل ، وما يتبع هذه كالصلابة والليسن واللزوجة والهشاشة وغير ذلك وجاز أن تكون قوى اللمس(١) كثيرة ، فيدرك كل ضدين من هذه بقسموة .

وجاز أن يكون أدراك الثقيل والغشن والصلب وغيرهما ، بضرب من تفريق أتصال ، أو أنعصار آلة •

لكن أدراك الحرارة والبرودة ، لا يجوز أن يكون كذلك ، والا لما وقع (لوحة ٢٢٣) الاحساس بهما ، أحساسا يتشابه في جميع مواقــــع . اللمس ، بل كان يقتصر على مواقع التغريق ، ولا يعم التفريق عضــوا واحدا على التشابه .

وهذه القوة موجودة في جميع جلد البدن ، لشدة العاجة اليها • ولا يتم اللمس الا بالماسة ، والمؤدي له الى الاعضاء هو المصب ، كمسا شهدت به المباحث الطبية • وليس متعلقا بالمصبب دون اللحم ، والا لكان الحساس شيئا منتشرا كالليف ، بل قابل ومؤد •

وما كان من أمزجة اللامسات أقرب الى الاعتدال ، كان الطـــن أحساسا ·

ولا يشمر بما كيفيت مثل كيفية العضمو المدرك ، فأن الادراك لا يقع الا من انفعال ، والانفعال لا يقع الا عن جديد ، اذ الشيء لاينفعل عن ذاته أو عن مسمم اويه ،

<sup>(</sup>۱) آ والنسسس» ·

العاسة الثانية الذوق وآلته في الانسان ، وما نعرفه من الحيوان ، هو العصب المغروش على سطح اللسان ، وهو تال للمسس في المنفعة ، ويشبهه في الاحتياج الى الملامسة ، ويفارقه في أن نفس الملامسة لا تؤدي الطعم ، بل المؤدي له فيما نجده في الانسان ، هو رطوبة عذبة عادمسة للطعم في نفسها ، تنبعث من الالة المسماة الملعبة ، فتؤدي الطعوم بصحة لتكيفها بها ، الا أن يخالطها طعم ، كما في بعض الامراض •

وانت تعلم أنه قد يتركب من الطعم واللمس شيبيء واحيد . لا يتميز في الجس ، فيصير ذلك كطعم محضين كالحرافة ، فأنها تفرق وتسخن ويتفعل عنها سطح الغم انفعالا لمسييا ، ولها أثر ذوقي ، ولا يتميز أدراكها اللمسي والذوقي .

العاسة ١١٠ الثالثة : الشم ، وهي في الانسان ضعيفة وتشبه رسوم الروائح في نفس الانسان ، كآدراك ضعيف ١٦ البصر ، شبحا من بعيد • وكثير من العيوانات الاخرى ١٦٠ ، هي أقوى أذراكا لذلك مسسن الانسان • والانسان أيلغ حيلة منها ، في أثارة الروائح الكامنة •

ونجد الاحساس الشمي معتاجا الى انفعال الهواء ولا يكفيني تعلل البغار من ذي الرائعة ، فأن المسك اليسين أستعال أن يتبغين تبغرا تعصل منه رائعة منتشرة انتشارا يمكن أن ينتشر منها في مواضع كثيرة روائح كل واحدة منها ، مثل التي أحسس بها أولا و فالعق أن الهواء المتوسط يتكيف برائعة ذي الرائعة ، ويؤديها إلى الالة الشامة -

وحامل هذه القوى في الانسان هو الزائدتان النابئتان في مقسدم الدماغ ، الشبيهتان بعلمتي التدى • وليست الرائحة في الهواء فقسط

<sup>(</sup>١) أ دو العاسسة،

٠ (٢) ا وتضــــمين،

<sup>(</sup>٣) أ والاخسيسره ٠

<sup>(</sup>٤) ا «بىئىسىل» ·

من دون أن تكون في الجسم الذي يضاف اليه فأن العمّل السليم يشهد بأنسه من دون أن تكون في العنبر مثلا رائعة ما كانت تزداد بتبخره •

ولما كان الانسان يحتال في صون البخار ، وضميها عن التبرد ، ويقصد الى تصريفه الى العضو السام .

وهذا فيدل عبيلي أن للتبخر مدخسيلا منا في أدراك الروائميع ( الحساسية )١١٠ .

العاسة الغامسة : البصر ، وهي قوة مرتبة في الانسان في العصبة المجوفة ، التي تتأدى الى المين ، تدرك بها الاضواء والالوان ، بانطباع مثل صورة المدرك في الرطوبة الجيليدية من المين التي تشبه البسرد والجمد ، فأنها مثل مرآة ، فأذا قابلها متلون مضيء ، أنطبع مثل صورته فيها ، كما تنطبع من صورة الانسان في المرآة ، لا بأن ينفصل من المتلون شيء ، وبمتد الى المين ، بل بأن يحصل مثل صورته في المرآة ، وفي هين الناظ سر .

ويكون استعداد حصوله بالمقابلة. المخصوصة ، مع توسط الشفاف : اما توسط ضرورى في الرؤية ، وأما توسط أتفاقي ، لعدم الخلاء \*

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>۲) ۱ دو تعریکسسه، ۰

<sup>(</sup>٣) ك «والاسسسواب» ·

<sup>(</sup>٤) ا «كأنطب اع» ٠

وليس المراد بحصول الصورة في العين ، وفي المزآة ، ولا بانطباعها فيهما الحصول والانطباع الحقيقيان(١) ، على أن يكون المنطبع عسلى مقداره ، والاللزم أنطباع العظيم في الصغير ، عند أبصارنا لنصست السماء ، وكذا في المرآة - بل الصقيل شرط في ظهور تلك الصور ، على وجه لا نعلم لميته .

ولو كانت الصورة في المرآة ، لما اختلفت رؤيتك للشيئ فيها ، اذا تبدل موضعك ، والمرآة والشيء بحالهما لم ينتقلا عن موضعيهما ، ولا تغيرا ونعن نجد الشجرة في الماء تغتلف مواضعها باختلاف مقامسات الناظرين ، ويعتمل أن يعصل الانطباع حقيقة ، لكن لا تنطبع صورة المعظيم على مقداره ، بل على مقدار صغير ، تقتضي أدراك الشيء على عظمه ، وتكون على هيئة تفيد أدراك الابعاد ، بين الراثي(١) والحرثي ، كما تنقش المعورة على السطوح ، على وجه يدرك الناظر فيها أعمال (لوحة ٢٢٤) تلك الاجسام ، وإبعاد ما بينها .

ومن شأن الاضواء والالوان المشفة (٣) ، الانعكاس على مقابل ماهي له ، فأذا قابلته العين فلا بد من تكيفها بالضوء واللون ، ولهذا نجدد الجدران تستضيء بضوء ما يقابلها ، وتتلون بلونه ، كأخضرار الجدار وأحمراره من الثياب الخضر والحمدد .

ويعتبر في الابصار أيضًا خروج شعاع من العين على شكل مخروطي ، قاعدته عند المبصر ، ورأســـه عند العين ·

وعلى هذا يبتني علم المناظر ، ويدل عليه لون العيوانات ، التسي تنوء عينيها كثير ، وهي التي ترى أعينها في الظلمة لضوئها تبصر فسي الليل المدلهم • ومن قوى نور عينه قوى أبصاره ، ومتى قل قل •

<sup>(</sup>۱) ك والحقيقييسسن» ٠

<sup>(</sup>۲) أ والمرتسبي والرائسي» ·

<sup>(</sup>٣) ك والمسيرقة» ·

رنور العين معسوس ، فبالضرورة يؤثر فيما يقابله استضاءة ، وليس المراد بغروج الشماع من العين الخروج العقيقي ، بل يقال لمه خروج بالمجاز كما يقال : الضوء يغرج من الشمس ، مع أنه قد تبيل قبل أنه يمتنع أن يغرج منها شيء على تقدير ١١١ ، كون الشماع جسما وان كان ذلك باطلا ، وعلى تقدير كونه عرضا ، وهو العق - ثم كيسف يتصور أن يغرج من العدقة ما ينبسط على نصف كرة العالم ، ويشلف ما بين السماء والارض -

والكلام في الابصار طويل ، والعلم المتكفل به ، هو علم المناطسي والمرايا ، وقد ظهر أن الانطباع وخروج الشسماع بالمعنيين المقسده ذكرهما ، كلاهما معتبران فيه ، مع شرائط آخر ، ككون المراثي ليس في غاية القرب ، ولا في غاية البعد ، ولا في غاية الصغر ، وأن يكون مقابلا رمضينات، أو في حكم المقابل ، كرؤية الوجه ، بسبب المرأة ، وألا يكون بينه وبين الآلة حجاب .

وهذا 17 كله جاز أن يكون شرطا في الابصار عند تعلق النفسس بالبدن ، هذا التعلق المعموض لا مطلقـــا •

وجاز أن يكون (لا) مطلقا شرطا لذلك ، ويمكن أن يكون بعض هذه ليس هو شرطا بالذات ، بل بالعرضي ، وذلك كالقرب المفرط ، فأنه من المحتمل بأن يكون منعه من الرؤية (١٠) ، بسبب أن الاسستنارة والنورية شرط للمرئي ، فيفتقر الىنورين : نور باصر ، ونور مبصر والجفن أذا غمض فلا يستنير بالانوار الخارجية ، وليس لنور البصر

<sup>(</sup>۱) ك وتقديــــري، ٠

<sup>(</sup>۲) ا مضيئا ومقابسسلاه ٠

<sup>(</sup>۳) أ وفسي هسسداه -

<sup>(</sup>٤) سيقطت من ك ٠

<sup>(</sup>٥) ك دللرؤيــــة، ٠٠

من القوة التورية ما ينوره ، فلا يزى لعدم الاستنارة ، لا لكونه قريبا ، وكذا كل مفرط القرب والبعد المفرط في حكم العجاب ، لقلة المقابلة •

ولعله كلما كان الشيء اقرب كان أولى بالمشاهدة ما بقى نسورا ومستنيرا ، كالشمس ، لو كانت في القرب ، مثل الجفن ، وفي الرئيات ما هو مرئي بالمرض ، كالوضع والتشكل والتفرق والاتصال والمسدد والبعد ، والملاسة والخشونة ، والحركة والسكون ، والشفيف والمغلمة والكثافة ، والقبح والحسن ، والتشابه والاختلاف ، والفبحك والبكاء ، والطلاقة والعبوس ، وغيسر ذلسك ،

· فأن كل ذلك أنما يدرك بأن يشارك البصر قوة أخرى ، أو قدوى أخر ، أو لعدم الابصار ، كما في الظلمة ، فيكون مرئيا بالمجاز

والعواس الباطنة في الانسان على ما وجدناه ، وان احتمل أمكان غيرها ، لم تجده من أنفسنا خمسة أيضا ، بعدد الظاهرة :

أولها – العس المشترك ، وألتها التجويف الأول من الدماغ ، وهي تدرك جميع الصور التي تدركها العواس الظاهرة متأدية اليها ، واليها يرجع أثرها ، وفيها يجتمع ، وكأنها رواضع لهذه القوة ، ولولاها سالمكن لنا أن نحكم أن هذا المشموم ، هو هذا الابيض (العاضرين) أن فأن الحس الظاهر منقرد بأحدهما ، والعاكم لابد له من حضور المسورتين ، حتى يحكم بجمع أو تقريق بينهما .

وثانيهما \_ المسورة ، وتسمى الغيال أيضا ، ويجتمع فيها مثل جميع المحسوسات ، بعد غيبتها عن الحواس الظاهرة ، وهي خزانة لتلسسك القوة ، وهي في ذلك التجويف أيضا ، وجاز كونها في موضع أخر منه ويدل على تغايرهما أن القبول بقوة غير القوة ، التسي بها الحفظ ، وأحتبر ذلك من الماء ، فإن له قوة النقش ، وليس له قوة تحفظه •

<sup>(</sup>۱) هكذا هــي موجودة فــي ك ، أ •

<sup>(</sup>٢) ك وتلــــك، ٠

وكما أن النفس لا تقدر على العكم في الجميع ، الا يقوة مدركة للجميع ، فكذلك لايقدر عليه الا بقوة حافظة للجميع ، والا فتنعدم صورة كل واحد من مدركات القوة عند أدراكها الاخر ، والتفاتها اليه ، وبهاتين القوتين نبصر القطر النازل خطا مستقيما ، والنقطة الدائرة بسرعة خطا مستديرا ، على سبيل المشاهدة ، لا على سبيبيل تغيل أو تذكر ، والبصر لا يدرك ألا المقابل وهو قطرة أو نقطة ، ففي قوى الانسان قوة يؤدي اليها البصر ، فيشاهد ما أدى اليها ، وقبل غيبوبة تلك الصورة ، أدى اليها ذلك في موضع أخر ، وكذلك حتى حصل من مجموع تلسيك الادراكات خط أو دائرة ،

وكذلك النائم يرى في نومه أمورا يشاهدها() ، لا على ما يكون هليه حال التخيل ، وكذا جماعة من المرضى وغيرهم يشاهدون ، مع تعطيل حواسهم الظاهرة صورا ، لا يجدها العاشرون معهم في الخارج • وربما كانت بعيث لم توجد في الاعيان سببها • والامور التي يتخيلها الانسان في غاية أوقاته ، ليس فيها مشهاهدة •

وما ذاك آلا لان الادراك (لوحة ٣٢٥) بهاتين القوتين ، قد يقسوى ، فتكرن مشاهدة ، ويكون ضميفا في الأغلب ، فيكون تخيلا ٠

وثالثها ... القوة الوهمية ، وهي في التجويف الاوسط من دماغ الانسان، تعكم بها النفس أحكاما جزئية و وتدرك في المحسوسات بالعواس الظاهرة مماني غير محسوسة بها ، مثل أدراك الشاه عداوة الذئب ، وأدراك الكلب ممنى فيمن أنعم عليه موجبا للمتابعة والخضرع له ، وليس ذلك بالمين ، بل بقوة أخرى ، وهذه لبعض الحيوان الاعجم كالمقسل للانسيسان .

<sup>(</sup>۱) 1 وشـــادها، ۰

" ورابعها المتغيلة ١١٠ : وهي في التجويف الاوسط أيضا و يحتمل الا يكون محلها ، ومحل التي قبلها منه واحدا و ومن شأنها أن تركبالصور بعضها مع بعض ، وكذا المعاني ، وتركب بعض الصور مع بعض الماتي ، وكذلك تفصل الصور عن الصور ، والمعاني عن المعاني وعن المسلور ، فيتصور مثلا انسانا يطير ٢١) ، وشخصا نصفه شخص قرس ، ويتصلور الصديق عدوا ، والعدو صديقا ٣١٠ -

وهي آلة الفكر في الانسان ، وكما هيأت الاسباب التي بها تعرك المين في المعجر الى الجوانب ، حتى ينتشر بذلك الابصار والتفتيش عن الصور الفوامض ، فكذلك هيأت الاسباب التي يتأدى (١) بها التفتيش عن الصور والماني المعفوظة في خزائتهما •

وهذه تسمى عند استعمال العقل مفكرة ، وربعا يستعين (عليها) [13] بالوهم ، وتسمى عند أستعمال الوهم دون تصريف عقلي متخيلة ، ولولا أنها موجودة في كثير من الحيوانات ، لما كان يرى فيها ما يرى من أثسار وتركيبات وتفصيلات عجيبــة •

وخامسها ــ الذاكرة ، وهي قوة مرتبة في الانسان في التجويف الاخير من دماغه ، من شانها أن تحفظ أحكام الوهم ، وجميع تصوفات المتغيلة •

ونسبتها الى الوهم كنسبة الجبال الى الحس المشترك ، وهي سسريعة الطاعة للنفس في التذكر (١) ، وبها يتأتى أن يستخرج عن أمور معهودة أمورا منسية كانت تصحبها • وأنما سمى الحافظ للمدركات والمتصرف فيها مدركا ، لاعانته على الادراك •

<sup>(</sup>١) ا «المخيلـــة، ٠

<sup>(</sup>۲) ا دېيطيىسىنى

<sup>(</sup>٣) ا دمـــديق، ٠

<sup>(</sup>٤) أ ويتأتــــى،

<sup>(</sup>٥) ســـقطت سن اد ٠

لا لاختلاف النوع ، فأن نوعهما واحد ، ولا لشيء من الاعراض ، لانسا نفرض تساويهما فيها ، ولا مدخل لهما في التيامن والتياسر •

وليس لوضع يمين ويسار كليين ، فأن المدرك الغيالي يدركسه متشخصا ، فليس الا لوضع حامله ، ولو حصلت صورة الامتداد الميسن الذي لا وجود له في الاعيان ، في مجرد عن المادة ، لما أجتمع ما يفرضس أجزاء له في محل واحد ، اذ لا يبقى لتلك الاجزاء ترتيب وحجم ، فلا يد من تقدير(۱) ، وقد فرض مجرد(۱) هذا محسال .

<sup>(</sup>۱) ا دتقـــدر، ۰

<sup>(</sup>۲) ك دمجىسىردا» ٠



ولان المدرك الحافظ والمتصرف شيء واحد ، يصدر (۱) عنه كل فعسل باعتبار آلة أو قوة متعقلة بها وأثما هدي الناسس الى القضيية بأن التجاويف المذكورة هي الآلات في الانسان ، أن الفساد أن أختص بتجويف أورث الاقة فيه ، كما دلت عليه التجارب الطبية ، ولا يتميز بهذا البيان موضع المحافظ .

ولا تتبين به أيضا موضع القوة الوهمية ، فأن الاطباء لم يتعرضوا الا للخيال الذي آلته البطن المقدم من الدماغ والفكر الذي الته البطسان الاوسط ، المسمى بالدودة ، وللذكر الذي آلته البطن الاخير ، وحاسل جميع القوى النباتية والعيوانية ، (و)(٢) هر الروح ، وقد سبق ذكر، ، وعلم أنه غير النفس الناطقة ، وأن سميت روحا أيضا -

وهو جسم لطيف يتولد في (٣) القلب ، ويحمد ل من لطافة الاخلامات وبخاريتها قما يسري منه الى الكبد ، تتم به الافعال النباتية ، وما يصمد الى الدماغ ويمتدل بتبريده يتم به أفعال الحس والحركة الارادية •

وكما وصل الى عضو هو الة فعل ، اكتسبت من مزاج ذلك العضمو مزاجا ، يستعد به لقبول قوة تؤثر ذلك الفعل .

واذا وقعت سدة تمنع من سريانه الى عضو ، بطل قعل ذلك العضو واذا أتحبس الى باطن البدن ، كما في النوم ، تعطلت الحواس الطاهرة ، وقويت أقعال الباطنة ، وأفعال القوى الطبيعية ، ولولا لطافته لمالك صبح سريانه في شباك الاعصاب والعظام ، وكل ذلك دلت التجارب الطبيسة .

<sup>(</sup>۱) أ دويمىسىدر» ·

<sup>(</sup>٢) سيسقطت من ١٠

<sup>(</sup>٣) ك دمسنين، ٠

والكلام في كون هذه القوى استمدادات تتملق باعضائها أو غير ذلك وفي كوتها ثتم بأمور سماوية ، وفي كون مبدئها واحدا أو أكثر ، هو على قياس ما قيل في القوى النباتية ، وانطباع الصور المتخيلة على ما هي عليه من المتدار العظيم في جزء من الدماخ مستحيل ، بل أدراك تلك الصور ، هو (۱) على مثل ما قيل في الابصار والامور الالهامية للاطفال ، لكثير مسن الحيوانات العجم ، كقصد الثدي وامتصاصه ، وتغميض المين عندمسا يقصد بالاصبع ، وكحضان الطائر للبيضس ، وتغنية الفراخ بالرزق ، يقصد بالاصبع ، وكحضان الطائر للبيضس ، وتغنية الفراخ بالرزق ، وكتجنب كثير من المؤذيات والاهتداء الى كثير من النافعات ، دال عسلى أن هذه الابدان ، فأنا نعلم قطعا أن الانسان الكامل المقل ، لو خلق دفعة عسلى كمال عقله ، لما أهتدى بعقله في تلك الحالة الى تناول الشدي ، ولا الى كثير من أنعال العجم من الحيوانات .

واذا لم يكف المقل التام في الاهتداء الى هذه وأمثالها ، فكيف مسا هو دونه • ومما يدل على أفتقار النفس في ملاحظتها للصور الحسسية والغيالية ، الى أن تكون مرتسمة في أمر مادي تلاحظ الصور فيه •

وتكون آلة النفس في أدراك تلك الصور ، أو كالآلة لها في ذلك ، هو أنا تتخيل كبيرا وصغيرا ، من نوع واحد ، وليس التفاوت للنسيوع (لوحة ٣٢٦) ، فأنه واحد ، ولا للمآخوذ عنه تلك الصورة ، فقد تكسيون مأخوذة لا عن أمر خارجي ، فليس الا لمحل ، متقدر ، ونعن أذا تغيلنا . شكلا صليبيا على مقدار ما مثلا ، فأنا نفرق بين ما على اليمين واليسار .

وليس التيامن والتياسر باعتبار ما منه ، فقد لا يكون ذلك الشكل مأخوذا عن أمر في الخارج ، ليكون يمينه ويساره على يمينه ويساره ، أو

<sup>(</sup>۱) ك دهـــــى، ٠

<sup>(</sup>٢) ك دېمحـــله ٠

# 

### 

النفس الناطقة الانسانية تنقسم قواها الى قوة مملية وقوة نظرية • وكل واحدة من القوتين تسمى عقلا بالاشتراك • فالمملية قوة هي مبدأ حركة بدن الانسان الى الافاميل الجزئية الخاصة بالروية ، على مقتفسى آراء تخصها صلاحية •

ولها نسبة الى القوة النزوعية ، ومنها يتولد الضحك والبكاء وتعوها • ونسبة الى العواس الباطئة ، وهي استعمالها في استخراج أمور مصلحية وصناعات وغيرها •

ونسبة الى القوة النظرية ، ومنها تحصل المقدمات المشهورة -

وهذه القوة هي التي يجب أن تتسلط على سائر قوى البدن ، عسل حسب ما توجبه أحكام القوة الاخرى ، حتى لا تنفعل عنها ألبتة ، بـل تنفعل هي عنه ، وتكون مقموعة دونه ، لثلا يحدث فيها عن البدن وهيئات أنقيادية مستفادة من الامور الطبيعية ، هي التي تسمى أخلاقا رذيلية ، بل يجب أن تكون غير منفعلة البتة وغير منقادة ، بل متسلطة ، فيكون لها أخلاق قضـــيلة .

والنفس وقوى البدن كل منهما ينفعل عن الاخر ، ولولا فلسسك لما كان بعض الناس أشد غضبا ، ونحوه من الملكات من بعض ، ولما كان من يتفكر في عظمة الله تعالى وجبروته ينفعل بدنه عن ذلك • والنفس جوهر واحد ، وله نسبة وقياس الى جنبتين : جنبة هي تحته ، وجنبسة

هي فوقه • وله بحسب كل جنبة قوة بها تنظم العلاقة بينهما • فهسند، القوة هي التي لها بالقياسسي الى الجنبة التي دونها ، وهو البسدن وسياسسسته •

والقوة النظرية هي : القوة التي لها بالقياس الى الجنبة التسمى فوقها : لتنفعل وتستغيد منه ، وتقبل عنه ، كما يتبين لك ذلك فيمسما بعد ، ويجب ،

ولكون الصورة الوهمية لا تدرك الا في صورة حسية أو خيالينة ، افتقرت النفس في أدراكها أيضا الى آلة جسمانية ·

ولا يقدم في ذلك كون الهيولي ، لا مقدار لها في حد ذاتها ، مع أن المحسية والمقدار ينطبعان فيها ، فأن الهيولي لا تتعصل موجودة ألا بهما ، فلا توجد الا ولها وضع ، وذلك بخلاف النفس ، وكل مجدر فأنه لا يجوز كونها ذات وضع ألبتة .

ولهذه في أدراك النظريات من الممقولات مراتب أربع: وذلك لان الشيء الذي من شأنه أن يقبل شيئًا ، قد يكون بالقوة قابلا له • وقد يكون بالقوة قابلا له • وقد يكون بالغمل ، والقوة قد تكون قريبة ، وقد تكون بعيدة ، فأول المراتب هو الاستمداد المطلق الذي ١٠٠ لم يخرج الى الفعل منه شيء ، ولا أيضا حصل ما يه يخرج الى الفعل ، كقوة الطفل على الكتابة • فأذا ١٠٠ كان حال النفس بالنسبة الى قبول المعقولات هذه الحال ، سميت بالعقل الهيولاني، تشبيها له ١٠٠ بالهيولني الاولى ، التي ليسسست بذات صسسورة ، وهي موضيه حق لكل مسسورة ،

وثاني هذه المراتب الا يعصل للشيء الا ما يمكنه به أن يتوصل الى اكتساب الفعل بلا واسطة ، كقوة الصبي الذي ترعرع وعرف القلم والدواة وبسائط الحروف على أن يكتسب .

<sup>(</sup>۲) أ دواذاء ٠

<sup>(</sup>٣) ا ولهـــا، ٠

ونظير ذلك في النفس بالقياس الى معقولاتها المكتسبة بالنظر ، أن يحصل فيها من المعقولات الاولية ما يمكنها أن تتوصل منها وبها السبى المعقولات الثانية ، وحينئذ تسمى عقلا بالملكة ، وان كانت بالقياس الى ما قبلها بالفعل · والانتقال من الاوائل الى الثواني قد يكون بالفكر ، وقد يكون بالعدس ، بأن يتمثل العد الاوسط في الذهن دفعة : أما عقيب مللب وشوق من غير حركة ، وأما من غير أشتياق وحركة . ويتمثل معه المعلوب وما يلزمه · فلا فرق بين الفكر والعدس ، ألا وجود الحركة في الفكر وعدمها في الحدس ·

وكلاهما ينتلف فيه الناس في قلته وكثرته ، وبطئه وسرعته وكما تجد جانب النقصان ينتهي الى عديم العدس ، وغير منتفع بالفكر فأيتن أن الجانب الذي يلي الزيادة يمكن أنتهاؤه الى غنى في أكثر أحواله عن التملم والتفكر (لوحة ٣٢٧) وثالث المراتب المذكورة ، هو أن يكون فقط ، كقوة الكاتب المستكمل للمستاعة (١٠ ) ذا كان غير كاتب بالفعل .

ونظيره في النفس ، أن تحصل لها الصور المعقولة المكتسبة ، بعد المعقولة الاولية ، الا أنه ليس يطالعها ويرجع اليها بالفعل • بل كأنها عنده مخزونة ، فعتى شاء طالعها ، فعقلها وعقل أنه عقلها • ويسمعى عقلا بالفعل ، وأن كأن بالقوة أذا قيس إلى ما بعده ، ألا أنه قوة قريبة إلى الفعل جميدا •

ورايع تلك المراتب ، هو أن يتحمسل بالفعل ما كان الاسستعداد له أن يفعل متى شاء من فير حاجة الى اكتساب ، يل يكفيه أن يتمسسد أستعدادا لها ، كالمستكمل لصناعة الكتابة ، في حال مباشرته لها ، وهذه هسى الفعل المطلبسيق •

<sup>(</sup>۱) أ والمسسناعة» ·

ويحصل للنفس اذا كانت الصورة المقولة حاضرة لها ، وهـــي مطابقة ١٠ لها بالفعل وعاقلة ١٠ بالفعل ، بانها عاقلة لها كذلـــك وتسمى حينئذ عقلا مستفادا ، (وأنما سمى) ١٠ مستفادا لما سيتضح فيما بعد أنه أنما يخرج اليه ، أذا أتصل به نوعا من الاتصال و فهذه هي مراتب العقل النظري و وأطلاق لفظة العقل عليها بالاشتراك أيضــا

وعند المقل المستفاد يتم الجنس الحيواني ، والنوع الانساني ، وهو الرئيسي المطلق والناية القصوى ، وكل القوى خادمة له - الست ترى كيف يخدمه المقل بالمفعل المخدوم للمقل بالملكة ، المخدوم للمقل الهيولاني ، المخدومات كلها للمقل العملي - أذ الفاية من الملاقة البدنية هي تكميل المقل النظري - والمقل العملي هو المدبر لتلك الملاقة -

وهو مخدوم للوهم المغدوم لقوة بعده ، هي الحافظة ، وأخرى قبله هي المتخيلة وسائر القوة الحيوانية ، ثم المتخيلة تخدمها قوتان مختلفتا المأخدين : فالقوة النزوعية تخدمها بالائتمار ، فأنها تبعثها عسلى التحريك .

والقوة الخيالية تخدمها بمرضها الصورك المخزونة فيها المهيئات لقبول التركيب والتفصيل ·

ثم هذان(٥) رئيسان لطائفتين : أما القوة الخيالية فأنه يخدمها الحس المشترك المخدوم للحواس الظاهرة • وأما القوة النزوعية فتخدمها الشهوة والغضب ، وهما مخدومان للتوة المحركة في العضيل •

<sup>(</sup>۱) ا دمطالعسسة» ·

<sup>(</sup>٢) أ ديانها عاقليية،

<sup>(</sup>٣) ســقطت مـن ١٠

<sup>(</sup>٤) ك والمسسورة، ٠

<sup>(ُ</sup>ه) ا دهــاذان،

وههنا تفنى القوة العيوانية ، ثم القوة العيوانية بالجملة تخدمها القوة النباتية ، وأولها وأرأسها المولدة . ثم المربية تخدم المولدة ثما النافية تخدمها جميعا • ثم القوى الطبيعيسة الاربسع ، تغدم هذه ، والهاضمة تخدمهما من جهة الماسكة ، ومن جهة الجاذبة والدافعسسة • وتخدم جميعها الكيفيات الاربع • لكن الحرارة تخدمها البرودة ، وتخدم كلاهما اليبوسة والرطوبة وجاز أن تكون النظرية والعملية مجسسرد أعتبارين للنفس لا غير •

وجاز كونهما بسبب قوى ثابتة في النفس أو هيئات ولا مانع أن يكون كمال القوتين ونقصائهما ، بسبب أستعدادات تلعق من القسوى البدنية ، وأحوال المتخيلة وكثرة التفات النفس وقلته الى أحد الجانبين. أعني : العالمي والسافل و ولاحوال المزاج فيه مدخل ، كما قد يكسون بعض الناس مزاجه يناسب الغضب أكثر ، وبعضه الامور الشهوانية . ومكذا النحوف والغم وغيرها .

والنفس هي أصل التوى كلها ، وليس فينا نفس أنسانية وأخرى حيوانية وأخرى باتية ، لا يرتبط فعل بعضها بفعل بعض ، فأن لك أن تقول : أحسست ، فنضبت ، وأدركت فحركت فعبدا الجميع أنت ، وأنت نفسسس شاعرة ، كل القوى من لوازمها ، وهي بجملتها آلات لها ، أذ المحركة ليست الا لجلب النافع ، أو دفع الفسسار ، والمدركة ليست الا كالجواسيس التي تقتنص الاغبار ، والمصورة والذاكرة ، هي لحفظها -

بعلى هذا حال جميع القوى ، إذا أعتبرتها ، وكذا كل عضو مسن البدن ، فأنه أنما أعد لغرض يرجح إلى النفسيس ولسيت(١) أمنع بهذا القول أن يتملق بالبدن الواحد نفسان ، أو نفوس تستكمل به استكمالا ما ، ونحن لا نعلم بها .

وجاز أن تكون هذه النفوس متفاوتة في رتبة الاستكمال وينتهسي الترتيب الى نفس واحدة ، هي رئيسة الكل • ولعل هذه النفوس هسسي القوى المطيعة لهذه الرئيسة •

أنما الذي لا يجوز هو أن تتعلق نفسان ببدن واحد تعلقا ، همسو كهذا التعلق الذي نجده لنفستا مع بدننا • فأنه لو أمكن ذلك ( اختلاف أحوال البدن )(١) لوجب بأن يحصل فيه المتقابلان معا : كالحركسسة والسكون واليقظة •

والذي نجزم به ونتحققه ، هو أن جميع أدراكاتنا ، وتحريكاتنا الارادية المسلمادة عبن أدراكنا ، هسي لنفسس واحدة مدركسة لجميع أصناف الدركات و ولا ذلك لمساحكمت ببعض المدركات على البعض ، قأن الحاكم على شيء بشيء ، يجب أن يكون مدركا لكل منهما ، وأن كان بعضه بألة بدنية ، وبعضه بغيسر ألة بدنية ، وهي الموسوفة بالشسميهوة والنفرة واللذة والالم والارادة والقمل .

ولو ثم يكن الامر كذا ، لما لزم من أدراكها حصول هذه الاشياء . ولا أرتبطت به هذا الارتباط ، الذي نجده من أنفسنا • وهذا عنسسد التأمل له ، والتنبيه عليه ، أولى عند المقل ، لا حاجة إلى اكتسسسابه يبرهسان •

<sup>(</sup>۱) في ك «ليسيت» · (۲)سيقطت من ك ·

## القصل الخامس

المنامسات والوحسي والالهسام والمعسرات والاحسار والمعسرات والاحسار الغريسة الصادرة عسن النفسس ودرجسات العارفيسن ومقاماتهسم وكنفسسة ارتباضهم

وقد يتفق لجماعة من الممرورين والمجانين مثل ذلك ، في حسال اليقظة · واكثره يعرض لهم عند أحوال : كالصرع ، والغشي ، تفسد حركات قواهم الحسسية ·

وأطراد ذلك أفادنا ، أن لقلة الشواغل الحسية مدخلا عظيما ، في تلقى النيب من مفيده -

<sup>(</sup>۱) من رأي أبن كمونة أن النفس خالية من المعلومات ، في أول ولادة الانسان ، حيث يقول في دتنقيع الابحاث، ص ٢ : دنجد جوهسر الانسان في أول فطرته خاليا ، لا خبر معه من المدركات ، التسيي غير شعوره بنفسه، ونجد معظم أفكار الفصل الخامس هذا موجودة في كتاب اخر لابن كمونة هو : دتنقيع الابحاث للملسل الثلاث، وهذا توثيق للمنظوط الذي نحققه وهر د الجديسد فسي الحكمسية،

<sup>(</sup>۲) ا دحـــال، ٠

وبهذا علم أن التفات النفس الى جانب البدن ، مانع لها عن تلقى المغيبات ، وأنها متلقية للغيب من الجانب الاعلى ، ولهذا قد يستعين بعضهم في تلقى الغيب بأقوال الا مجبرة للعس الظاهر الله موقفة للخيال ، فيستعدون بذلك لتلقي ما يتلقونه منه ، بحسب الاستعداد المخصص له والمدركات التي تدركها النفس في حالة النوم ، وما يجري مجراه ، من الاحوال التي نبهت عليها : أما أن يكون أدراكها يسبب أتصال النفسس بمالم الغيب ، عندما يحصل لها فراغ عن شغل البدن ، أو لا يكسون أدراكها لها . كذلك فأن كان الأول فذلك الادراك أما أن يكون عند كون الانسان نائما ، أو عند كون عقطان •

قاما الذي عند إلنوم فسببه ركود الحواس ، بسبب أنعباس الروح العاملة لقوة العس عنها ، لان النفس لا تزال مشغولة بالتفكير فيما تورد العواس عليها(٣) • فاذا وجدت قرصة الفراغ ، وأرتفع عنهما المانع ، استعدت للاتمال بالجواهر الروحائية ، فأنطبع فيها ما في تلك الجواهر من صور الاشياء لا سيما ما هو اليق بتلك النفس من أحوالها ، وأحوال ما يقرب منها من الاهل ، والولد ، والبلد •

<sup>(</sup>۱) أ دبأفعـــال» ·

<sup>(</sup>٢) يرى هذا الفيلسوف أن أول ما يخلق في الانسان هو العواسس الغمس الظاهرة ، وهي : اللمس والذوق والشم والسمع والبمس وأن كلا منها قاصس عن أدراك مدرك الاخر • وبذلك تكسون العواس مرحلة أولية في ممارف الانسان • راجع له : تنقيسسح الابعسات ص ٢ •

<sup>(</sup>٣) يرى أبن كمونة أن تمييز الانسان يرتبط بترقية عن المحسوس، فهو يقول: وأذا تجاوز الانسان عالم المحسوسات خلق فيه التمييز، وهو طور أخر من أطوار وجوده ، يدرك فيه ما لا يوجد عنسسد الحس الطاهر» تنقيح الابحاث ص ٢٠٠٠

ويكون أنطباع تلك العبور في النفسي منها ، عند الاتميال ، كأنطباع صورة مرآة أخرى تقابلها عند أرتفاع العجاب بينهما • وقد عرفت ما المراد بالانطباع جهنا ، وأنه يطلق مجازا ، لا حقيقة •

وهذا دليل على أن تلك الجواهر غير محتجبة عن أنفسنا بعجــــاب ألبتة من جهتها ، أنما الحجاب هو في قوانا : أما لضعفها ، وأما لاشتغالها بغير الجهة التي عندها يكون الوصول اليها •

وأذا لم يكن أحد المعنيين ، فأن الاتصال بها مبدول ١٠٠ ، وليسبت مما تحتاج أنفسنا في أدراكها الى شيء غير الاتصال بها ومطالعتها • ثم أن تلك العمور أما أن تكون كلية أو جزئية :

فأن كانت كلية ، فأما أن تثبت أو تنطوي سريما ، فأن ثبتمست فالتغيلة ، لما فيها من الغريزة المعاكية ، والمنتقلة ، من شيء الى غيره ، بترك ما أخذت ، وتورد شبهة أو ضده أو مناسبة ، كما يعرض لليقظان من أنه يشاهد شيئا ، فينعطف عليه التغيل الى أشياء أخرى ، يعضرها مما يتصل به بوجه ، حتى ينسبه الشيء الذي أدركه أولا ، فيعود على سبيل التعليل ، بالتغمين اليه ، بأن يأخذ العاضر مما قد يؤدي اليه الغيال ، فينظر أنه حضر في الغيال تابعا لاي صورة تقدمته ، وتلك لاي صورة أخرى ال نسبه كذلك وهو تعليل بالمكس لفعل التغيل بذلك العالم ، فأخذت المتغيلة تنتقل عنه الى أشياء أخرى .

<sup>(</sup>۱) ك دسيدل» ·

<sup>(</sup>٢) فيني ك ، ( «لاي أخييري». •

فاذا حاكت المتغيلة تلك المعاني الكلية التي أدركتها النفس بصور جزئية ، ثم أنطبعت تلك الصور في الغيال ، وأنتقلت الى العس المشترك فصارت مشاهدة : فأن كان المشاهد شديد المناسبة لما أدركته النفس من المعنى الكلي ، حتى لا تفاوت بينهما الا بالكلية والجزئية ، كانت الرؤيا غنية عن التعبير ، وأن لم يكن كذلك فأن (كانت) ١١ هناك مناسبة يمكن الوقوف عليها ، والتنبيه لها ، كما أذا صور المعنى بصورة لازمة ، أو ضده ، احتيج حينئذ الى التعبير ، وفائدة التعبير هو التعليل بالعكس على الوجه المذكور ، حتى ترجع من الصور (لوحة ٣٢٩) الغيالية الى الماني النفسانية ، وأن لم تكن هناك مناسبة ، فتلك الرؤيا مما يعد في أضغاث الاحسسلام

وأن كانت الصور التي أدركتها النفس من تلك المباديء جزئية ، فقد تثبت تلك الصورة ، وقد لا تثبت و التي تثبت أن حفظتها الحافظة على وجهها ، ولم تتصرف القوة المتخيلة المحاكية للاشها ، فتصدق هذه الرؤيا ، ولا تعتاج الى تعبير (۱۲) .

وأن كانت المتعيلة غالبة ، أو أدراك النفس للصور ضعيفا ، سارعت المتعيلة بطبعها ، ألى تبديل ما رأته النفس بمثال ، وربما بدلت ذلك المثال بآخر ، ومكذا إلى حين اليقطة (٣٠) .

<sup>(</sup>١) سيقطت من ك ، ١٠

 <sup>(</sup>٢) وفي مثل هذا المعنى نجد أبن كمونة يقول في كتابه «تنقيح الابعاث من ١٤»: «المنامات الصادقة ، كالانموذج من النبوة • وربعسا
 حصل منه حدس يكفى في الايمان بأصل النبوة» •

<sup>(</sup>٣) في نفس الفكرة يتول أبن سينا : «أن النائم يتغيل ، وأعضاؤه أيضا قد تطبع تحريكه عن تغيله ٠٠٠ كمن يرى في منامه شيئا مخيفا جدا ، أو حبيبا جدا ، فربما أنزعج للهرب أو للطرب الاشارات والتنبيهات ٢ : ٤٢٦ ٠

فأن أنتهى الى ما يمكن أن يعاد اليه ، بضرب من التعليل ، فهممو رؤيا تفتقر الى التعبير ، والا فهو من أضغاث الاحلام أيضا مدا حال ما تتلقاه النفس من تلك المباديء عند النوم ، وأما ما تتلقاه عند اليقظة فعلى وجهين :

أحدهما أن تكون النفس قوية وافية بالبورانب المتجاذبة ، لايشغلها البدن عن الاتصال بالمباديء المذكورة ، وتكون المتخيلة قوية ، بحيست تقوى على استخلاص الحس المشترك عن العواس الظاهرة ، فلا يبعد أن يقع لمثل هذه النفس في اليقظة ما يقع للنائمين من غير تفاوت ، فمنه ما هو وحي صريح ١٠ ، لا يفتقر الى تأويل ، ومنه ما ليس كذلك فيفتقر اليه ، أو يكون شبيها بالمنامات التي هي أضغاث أحلام ، أن أمعنست المتخيلة في الانتقال والمحاكاة ، وسبب مشاهدة المتخيلات هو أن القسوة المتخيلة والمائمة بين قوتين مستعملتين لها : سافلة وعالية .

فالسافلة هي العس ، فأنه يورد عليها صورا معسوسة ، يشغلها بها والعالية هي المقل . فإنه يصبــرفها عن تغيل الكاذبات التي لا يوردها العس عليها . ولا يستعملها العقل فيها٣٠٠ .

وأجتماع هاتين القوتين على أستعمالها ، يعول بينها وبين التمكن

<sup>(</sup>۱) هذا الوحي في رأي أبن كمونة قد يكون مباشرة أو غير مباشسر ...
وقد صرح بهذا قائلا : ويقال نبي ورسول لمن يؤدي أخبارا عسس الله تعالى ، من غير أن يكون بينه وبينه واسسطة أو آدمي فيدخل في ذلك من يأتيه الخطاب من الله سبحانه بنير واسلطة .. أو بواسطة هي غير أنسان آخر ، كملك من الملائكية، تنقيسيح الابحسات ص ٣٠٠

<sup>(</sup>۲) ا «امتنعیت» هکیدا

<sup>(</sup>٢) يرى هذا الفيلسوف أن مرحلة التعقل في الانسان فوق مرحلتسي التمييز والاحساس ولهذأ يقول : هيترقى الانسان الى طسور العقل فيدرك بعض الواجبات والممكنات والمعتنعات ، وأمسسورا لا توجد في الرري التمييز والاحساس ، تنقيح الابحاث ص ٢ -

من أصدار افعالها الخاصة بها على التمام ، حتى تكون المسور التي " تعدثها بعيث يحس بها بالحس المشترك مشاهدة ، فاذا أعرض عنها أحدى القوتين ، لم تبعد أن نقاوم الاخرى ، في كثير من الاحوال ، فلم صنع عن فعلها تلك المنعسسة ،

فتارة تتخلصين عن مجاذبة الحس ، فتقوى على مقاومة العقل ، وهذا في وتمعن فيما هو فعلها الخاص ، غير ملتفتة الى معائدة العقل ، وهذا في حال النوم عند أحضارها الصورة ، كالمشاهدة ،

وتارة تتخلص عن سياسة المقل ، عند فساد الآلة التي يستعملها المقل في تدبير البدن ، فيستعلى على الحس ، ولا يمكنه من شغلها ، بل يمعن في أثبات أفاعيلها ، حتى يصير ما ينطبع فيها من المسسسور . كالمشاهد ١١٠ لانطباع في الحواس ، على الوجه الذي يفهم منه الانطباع ، وقد عرفته ، وهذا في حال الجنون والمرض \* وقد يعرض مثله عنسد الخوف لما يعرض من ضعف النفس ، وأنغذالها ١٠٠ ، وأستيلاء الطلسين والرهم المهنين للتخيل ، على العتل \*

وثانيهما: الا تكون النفس قوية على الوجه المقدم ذكره ، فتعتاج الى الاستمانة حال اليقظة ، بما يدهش الحس ، ويجبر الغيال ، كمسل سبق - وفي الاكثر انما يكون ذلك في ضعفاء العقول ، ومن هو في أصل والوهم المينين للتخيل ، على العقل .

وقد يستعين بعض من يستنطق بالنيب بالمدد المسيرع ، فلا يزال يلهث فيه ، حتى يكاد ينشى عليه ، ويضبط ما يتكلم به ، وربميا استمان بعضهم بتأمل شيء شفاف مرعش للبهيين أو مدهشي أياه بشفيفة ، أو بتأمل لطخ من سواد براق ، أو بشيء يتلألا أو يتموج ،

ويعين على ذلك أيضا أيهام مسيس الجن ، والاسهاب في الكسلام

<sup>(</sup>۱) أ «كالشـــاهدة» ٠

<sup>(</sup>٢) أ «وأنعر الهـــا» هكـــذا ٠

المخلط ، وتركيب أصباع مفرجة وتنجيزات و وهذا كله تقص وأخلال بالقوى وأفسادها وتعطيلها ، وليس بمعقود عند العلماء ، وقد يجتمع ضعف العائق ، وقوة النفس بالترطيب ، كما لكثير من المرتاضين مسن أولى الكد ( والرقمسس ) أن والتصسفيق وتدوير الرؤس ، وما شاكل ذلك ، مما يفعله بعض المتكهنة ،

وأن كان الثاني ، وهو ألا يكون أدراك النفس للمدركات المذكورة بسبب أتصالها بذلك العالم ، لما يحصل لها من الفراغ عن البدن ، فهذا أن كان في حالة النوم فهو الذي يقال له : أضغاث أحلام ، وهو المنسام الكاذب ، وقد ذكر له أسباب ثلاثة :

السبب الاول: أن ما يدركه الانسان في حال اليقظة من المحسوسات تبقى صورته في الغيال ، فمند النوم تنتقل من الغيال الى الحس المشترك فيشاهد: ما ٢٠ هو بعينه أن لم تتصرف فيه المتغيلة ، أو ما يناسب أن تصدرفت فيه

(و) ١٠٠٠ السبب الثاني : أن المفكرة أذا ألفت صورة أنتقلت تلسك الصورة منها عند النوم الى الغيال ، ثم منه الى الحس المشترك .

السبب الثالث: أذا تغير مزاج الروح ، العامل للقوة المتغيلة (لوحة ٣٣٠) تغيرت أفعالها ، بعسب تلك التغيرات • فمن غلب عسل مزاجه الصفراء ، حاكته بالاشياء الصفر ، وأن كانت فيه العرارة حاكته بالنار والعمام العار ، وأن غلبت البرودة ، حاكته بالثلج والشاء وران غلبت السوداء حاكته بالاشياء السود ، والامور الهائلة المفزعة •

وأنما حصلت هذه وأمثالها في المتغيلة ، عند غلبة ما يوجبها ، لان الكيفية التي في موضع ، ربما تعدت الى المجاور له ، أو المناسب ، كمما

<sup>(</sup>۱) سيسقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>٢) ك «أمسسا» ٠

<sup>(</sup>٣) سيقطت مين ك ٠

يتعدى نور الشمس الى الاجسام ، بمعنى أنه يكون سببا لعدوثه ، أذ خلقت الاشياء ، وجودة وجودا فانضا بأمثاله على غيره ·

والقوة المتخيلة متعلقة بالجسم المتكيف بتلك الكيفية ، فتناثر به تأثران يليق بطبعها ، وهي ليست بجسم ، حتى تقبل نفسر الكيفيسة المختصة بالاجسام ، فتقبل منها ما في طبعها قبوله ، على الرجه المذكور ، وان كان أمثال هذه الاشياء حاصلا في حال اليقظة ، فريما سلسسميت «أمورا» شبطانية كاذبة ،

وما يرئ من المنول والجن والشياطين ، فقد يكون من أسبباب باطنة تخيلية ، وكونها كذلك لا ينافي وجودها الخارجي ، لان الخيال ربما أظهرها ، وأن لم تكن منطبعة فيه ، كما تظهر للمرأة صلورها . وأن تغير منطبعة فيها لما من -

وما يتلقى من المنيبات في حالتي النوم واليقظة ، قد يرد عسلى وجوه ، فأنه قد يرد بسماع صوت : أما لذيذ وأما هائل ، وقد يسرد مكتوبا ، أو مخاطبا به من أنسان أو ملك أو جني أو حيوان أو تمشال صناعي أو هاتف غائب أو غير ذلك ، وقد يكون ضربا من الظن القوي والنفث في الروع ، وقد يشاهد صورة الكائن بعينه ، وقد يكون على وجوه أخرى ،

وما يراه النائم في خياله ، هو مثل ما يراه المستيقظ ، لكسسسن المستيقظ لوقوفه على أحكام اليقظة يحكم بأن أحد مرائبه واقع ، والاخر غير واقع ، والنائم لغفوله عن الاحساس ، يحسب أن الواقع هو الذي يراه في خياله ، وهو غلط للنفس من عدم التمييز بين الشيء ومثاله . حال الذهول عن الشيء ، وحكم من به سرسسام ، أو ما يجري مجراه ، حكم النائم في ذلك .

<sup>(</sup>۱) لعلها «استورا» ·

ر (۳) أ «وليسن» مكسدا ·

وقد تكون النفس قوية ، فتؤثر في أجسام عالم الكون والفساد ، غير بدنها ، كما تؤثر في بدنها ، وأن لم تكن منطبعة فيه •

" فجاز أن يعتل الهواء الى الغيم ، فتعدث مطرا: أما يقدر العاجة ، أو أزيد . كالطوفان • وجاز أن تؤثر في أحداث الزلازل ، وأزالسسة أمراض . ودفع مؤذيات ، وأمثال ذلك مما لا يأخذ في طريق المستنسم المسسريح •

وسبب ذلك ، ما علمته من أن الاجسام مطيعة للنفوس ، وأن نفس الانسان . من جوهر المباديء العالية الروحانية - والبون العاصليل بينهما ، وأن كان كبون ما بين السراج والشمس ، أو أبعد من ذلك ، ( فهى ) ١٠ غير مانع من المشابهة -

والبون هو عالم النفس ، وطبيعته هي من عنصر العالم ، فكمها تؤثر تلك المباديء في العالم ، كذلك تؤثر النفس التي قويت ، حته جاوز تأثيرها بدنها فيه •

وكما أنه يعدث في بدنها ، بما تتمثله من صورة المشوق في الخيال . مزاج ، يحدث ريعا عن المادة الرطبة في البدن ، وتعدره الى المسلمات المعد له ، فيحصل به الانعاظ ، ومن الصورة الغضبية مزاح اخر ، مما كان ، من غير مختل ظاهر ، كذلك يعدث عنها في عالم العناصر تعريك وتسكين وتكثيف وتخلفل ، يتبع ذلك سعب ورياح وصواءق وزلازل ونبوع مياه وعيون ، وما أشبه ذلك ، وكذلك قد تؤثر في القصوى المجسمانية التي لعيوانات أخرى ، أو لانسان أخر

ولولا العلاقة الطبيعية بين النفس وبدنها الخاص بها ، لكان تأثيرها فيه ، كتأثيرها في غيره ، أذ ليست منطبعة فيه ، ليكون تأثيرهافيه بسبب الانطباع ، وآنما هي عاشقة له بالطبع ، وهذه العلاقة العشقية ، هي التي يقصر تأثيرها عليه في الاغلب ،

<sup>(</sup>١) سيد قطت سين ك

والنفسس الشمسريفة إذا طلبت خيرا ، ودعت اللمه هز وجل . استحقت بهيئتها واستعدادها ترجيحا لوجود ذلك الممكن ، فيوجد -

والتضرع والانابة (٢٠ فقد يكونان كاسبين للنفس ــ ولو لم تكن شريفة ــ أستعدادا كاملا ، لقبول الهداية الى وجه المرواب ، كالمفكسرة في أفادتها (١٤) الاستعداد لقبول الفيض الفاعل للمعرفة ٠

ومن أثار النفوس الاصابة بالمين ، والمبدأ فيها ( لوحة ٣٣١ ) حالة نفسسانية معجبة ، تؤثّر في المتعجب منه ، أذى ظاهرا ، بخاصسية فيها ٠

وأمثال هذه الاشياء ، أن كنت تتحققها أن من نفسك ، أو بالتسامع التواتسري ، فالبذي ذكر يعرفسنك استنبابها ، وأن كنت لم تتحقسق وقوعهما ، فعنا ذكر له مع كونه يعطي السلبب فيها لا هما عن غرائمه أثار النفوس

<sup>(</sup>۱) آ دو» ۰

<sup>(</sup>۲) ك «أجـــامه» ·

<sup>(</sup>٢) فسني ك «الابانسسة» ·

<sup>(</sup>٤) أ «أسبلا بهسا» هكسدا ٠

<sup>(</sup>٥) ا وتحققهـــا، ٠

السحر : وهو من التأثيرات النفسانية ، أذا كانت النفسس شسويرة ، واستعملت هذه التأثيرات في الشوده .

وأذا كانت الغرائب لا بمجرد تأثير النفوس: فأن كانت على سبيل الاستمانة بالفلكيات. فهي دعوة الكواكب وأن كانت على سسسبيل تعزيج القوى السماوية بالارضية فهي الطلسبات وأن كانست عسلى سبيل الاستمانة بالخواص السفلية. فهي علم الخواص و

وأن كانت باعتبار النسب الرياضية فهي العبل الهندسسية · وأن كانت على سبيل الاستعانة بالاروام السانجة فهي العرائم ·

وقد يتركب من هذه ما يعدث منه غرائب أخرى ، كعجر الاثقال ونقل المياه والالات الرقاصة والزمارة ، فأن هذه يستمان عليها بمجموع الخواص الطبيعية والرياضية وغرائب النفوس كثيرة ، ولعلها كلها ترجع الى ما قيل -

وقد يظهر عن المارفين أحوال خارقة للمادات ، عند من لم يقف على أسسبابها • وهذه الغوارق أذا أقترن بها التعدي ، سسبع عدم المارضة ، سسبيت معجزات ، •

<sup>(</sup>۱) هناك فرق بين المعجزة والسعر ، وقد وضع أبن كمونة هذا بقوله:

«الفرق بين المعجزات وبين السعر ، عند من يجوزه ، أن الساحر
لو أدعى النبوة كاذبا ، لقيض الله من يعارضه وألا يمكنه سسن
فعل السحر الذي كان متمكنا من فعله قبل ذلك " تنقيع الابعاث ص ١٠
(٢) يرى أبن كمونة أيضا أن المعجزة دليل على صدق الله تعالىي وصدق النبي ، فهر يقول : «أذا كانت المعجزة تصديقا لمدعي النبوة وكان الله تعالى ، لا يجوز أن يصدق كاذبا ، ثبت أنسه مسادق» .

راجع له : تنقيح الابعاث للملل الثلاث ص ٨٠

<sup>(</sup>٣) ويذكر هذا الفيلسوف أن الفرق بين معجزات الانبياء وكراسات الاولياء أن الكراميات لا تقتيرن بها دعوى النبوة ، يخلاف الممجزات تنقيح الابعاث ص ١٠٠٠

وأذا لم يقترن بها ذلك ، سميت كرامات ٠

فالمعجزات : هي كما يقعله الانبياء ـ صلوات الله عليهم أجمعين ـ عند تعديهم ، ودعوالهم النبوة ﴿ وَالْكُرَامَاتُ : هي كما يظهــــ عـــــنَ أُولِياء الله الابســرار النّا ﴿

والذي يدل على أن النبي يجب دخوله في الوجود ، هو أن الانسان لا يحسن معيشته لو أنفرد . بل يفتقر الى أخر من نوعه . يكون مكفيا به ،وذلك الاخر مكفيا بهذا ، أو بغيره .

حتى أذا أجتمعوا كان أمرهم منتظما ، فيكون هذا مثلا ينقل الى وذاك وذاك يخبر لهذا ، وهذا يغيط لاخر ، والاخر يتخذ ( الابرة ) ؟ لهذا ، ولذلك احتيج الى الاجتماعات ، وعقد المدن ، فلا بد من المشاركة التي لا تتم ألا بمعاملة ، لابد لها من سنة وعدل يوجبهما سان ومعدل . أذ لو تركوا وأراءهم ، لاختلفوا عندما يريد كل واحد ما يحتاج اليسه

<sup>(</sup>۱) بذكر أبن كمونة في «تنقيع الابحاث للملل الثلاث، ص ۱ ، أنه في بحثه للنبوة ملتزم جانب الحياد ، أي أنه يبحث المسألة بحثا مجردا فهو يقول : «ولم أقل في شيء من ذلك مع الهوى ، ولا تمرضيت لترجيح ملة على أخرى -

<sup>(</sup>٢) من رأي هذا الفيلسوف أن الولاية ، وثيقة الصلة بالنبوة ، حيست يقول : «الولاية تتاخم مرتبة النبوة ، فلا يعد الولي نبيا ، بل كل نبي ولي ، وليس كل ولي نبيا ، ومن الاولياء المتاخمين لدرجمة الانبياء من تصحبه معونة الهية تحركه وتنشطه لعمل صالح عظيم له وقع كبير ، مثل تخليص جماعة من الغضلاء من جماعة مسسن الاشرار» تنقيح الابحاث ص ٦ ،

<sup>(</sup>٣) هكذا على فسمى «ك، ، «أ، ٠

<sup>(</sup>٤) يرى أبن كمونة أن لفظة النبي وكذا لفظة الرسسول عملاق كل منهما على أنه المنالب من جهة الله تعالى ، لاصلاح نوع البشر راجع له : تنقيع الابحاث ص ٣ ــ ٤ .

وينضب على من يزاحمه عليه (٤) ( جبل الانسان على النضب على مسن يزاحمه )(١) ، فلا ينتظم التعاون بينهم •

ولا بد للسنة من ضوابط وقوانين كلية ، تندرج جزئياتها تعتها ، فينتفع بها الجميع و لا بد أن يكون هذا السان المقنى لتلك القوانيين أسانا ، ليخاطب الناس ، ويلزمهم السنة ، ولا بد من كونه متميسية بخصوصية ليست لسسائر الناس ، حتى يستشعر الناس فيه أمرائ لا يوجد لهم ، لثلا يقع في وضع السنة منازع ، فيقع المعذور والمذكور وأنما يكون ذلك ، لاختصاصه بآيات تدل على أن السنة من عند ربسه ، وتنها فعلية يكون لها العوام أطوع ، وهي لا تتم بدون القولية لفسرورة ومنها فعلية يكون لها العوام أطوع ، وهي لا تتم بدون القولية لفسرورة ويتوعدهم بالعقاب على المعاهية ، من عند ربهم القدير ، على مجازاتهسم ويتوعدهم بالعقاب على المعصية ، من عند ربهم القدير ، على مجازاتهسم الخير مما يخفونه ويدونه .

ولولا الجزاء الاخروي لحملهم أستحقارهم أختلال العدل النافع في

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين موجود بالهامش فقط في ك ، وقد نقلناها زيادة في

توضيح المعنى · (٢) أ «أمـــر» ·

<sup>· «</sup>مثلـــــك» 1 (٣)

<sup>(3)</sup> هذا كله مطابق لما يراه أبن كمونة من أن النبوة مرحلة فوق العقل، أذ يقول: « أن النبوة طور آخر وراء العقل تنفتح فيه عين أخسرى يبصر بها الغيب، وما سيكون في المستقبل، وما قد كان في الماضي وأمورا آخر، العقل معزول عنها ، كعزل قوة التمييز عن مدركات العقل وعزل قوى الاحساس عن مدركات التمييز: ولهذا تجسد بعض المقلاء يأبي مدركات النبوة ويستبعدها وما ذاك ألا لانها دلور لم يبلغه ولم يوجد في حقه ، فظن أنه غير موجود في نفسس الادره ، تنقيح الابحاث ص ٢٠

أمور معاشهم، يحسب النوع عند أستيلاء الشوق عليهم، الى ما يعتاجون اليه ، يحسب الشخص على مخالفة الشرع ·

قمعرفة المجازي والشارع ضروري ، ولا تنعفظ هذه المعرفة بدون الحافظ ، الذي هو التذكار المترون بالتكرار .

ولهذا فرضت العبادة المذكورة للمعبود ، وكررت عليهم ، ليستعفظ التذكير بالتكرير ، فواجب في حكم العناية دخول السنة والنبسسي فسين الوجود أذ لولاهما لفانت المسالح المذكورة .

ومن المعلوم أن الحاجة اليهما أشد من الحاجة الى أنبات الشميمر على العينين والحاجبين، وتقعر الاخمص من القدمين، وأشباه أخمرى لا ضرورة اليها في البقاء، بل هي نافعة فيه نفعا ما ، ولا يجمعوز أن تكون العناية تقتضي تلك المنافع ، ولا تقتضي هذه التي هي أهم منها وأنفع - والمتل السليم يحكم بذلك على طريق الحدس١٠٠٠

وأذا بلغك أن عارفا أمسك عن القوت مدة ، غير معتادة ، فــــسلا تستنكر ذلك ، فقد يقع مثله في مثل الامراض العادة التي تشتغل بها القوى الطبيعية عن تحريك المواد المحمودة ، بهضيم المواد الرديشة ، فتتحفظ المحمودة ويقل تحللها •

<sup>(</sup>۱) ومما يعزز نسبة هذا الكتاب لابن كمونة ، أنه يورد هذا المنسى تقريبا بمعظم الالفاظ المذكورة هنا ، في كتابه الاخر وتنقيسسح الابحسات، ص ١٤ : وومن نظر بعين الاعتبار في عناية الباديء جل جلاله بخلقه وجد العاجة الى وجود هذا الشخص في صلاح نوع الانسان أشد من العاجة الى كثير من وجود أشياء لم تهمل العنايت الالهية وجودها . كأنبات الشهر على العينين والعاجبين ، وتتعير الاخمص من القدمين ، وأشياء أخرى من المنافع التي لاضسرورة لها في البقاء بل هي نافعة فيه نفعا ما • فأذا أقتضت العنايسسة الربائية تلك المنافع ، فكيف لا تقتضى هذه التي هي أهم منها» ؟

والعارف إذا توجهت نفسه الى العالم القدسي أسستتبعت القسوى البعسمانية ، فوقفت الافعال النباتية ، فلم يقع من التحلل الا دون ما يقع في حال المرض ، أذ في المرض حرارة غريبة محللة ، ومضاد مسقط للقوة وعدم ( لوحة ٣٣٢) السكون البدني ، الذي يقتضيه ترك القوى البدنية أفاعيلها للاعدم عند مشايعتها للنفس .

وكذلك أذا بلنك أن عارفا أطاق بدّرته ما خرج عن وسع مثله فأن الغضب ، والانتشاء المعتدل والفرح المطرب ، يزيد في القدوة زيادة كثيرة ، والحزن والخرف ينقصها نقصانا كثيرا ، فلا عجب لو أرتراح المارف أرتياحا ، يولي قوته سلاطة أو غشيته عزة تشمل قواه حمية ، ويكون ذلك أعظم مما يكون عند طرب أو غضب لفير ذلك .

وأول درجات حركات المارفين هي الارادة ، وهي أول حركسة النفس الى الاستكمال بالفضائل وقبلها التوبة ، وليست بحركة ، أننا هي عبارة عن تألم النفس على ما أرتكبت من الرذائل ، مع جزم القصد الى تركها ، وتدارك الفائت ، بحسب الطاقة ، ثم يحتاج في نيل الكمال العتيتي الى الرياضة ، وهي : منع النفس عن الالتفات الى ما سروى الحق ، وأجبارها على التوجه نعود ، ليصسير الانقطاع عما دونه ، والاقبال عليه ملكه لها ، وذلك أنما يتم بازالة المراتع الغارجية بتنجيه ما دون حق عن سنن الايثار .

والداخلية بسرف قوى التغيل والتوهم ٢٠ الى التوهمات المناسبة للامر القدسي عن التوهمات المناسبة للامر السفلي ، وبتهيئة (الشر) ٢٠) لان تتمثر (ال فنه الصور العقلية بسرعة -

<sup>(</sup>١) أ وأفعالهـــاه -

<sup>(</sup>٢) أ «فسسى الوهسم» -

<sup>(</sup>٣) فينى أ . ك والمنتسر» هكندا •

<sup>(</sup>٤) أ «تقيـــل» ·

وأذا بلغت الارادة والرياضة بالعارف حدا ما ، ربما عنت لسسه خلسات من أطلاع لنور الحق عليه لذيذة . كأنها بروق تومض اليه ، ثم تغمد عنه •

وقد تكثر عليه هغه الغواشي : إذا أمعرم في الارتباض . وربسسا غشيته في غير حال الرياضة - وربسا سار المخطوف مالوفا ، والوميض شهابا بينا - ولعله يتدرج الى أن يكون له ذلك متى شاء ء وربسا أنتهى به ذلك الى أن يغيب عن نفسه ، فيلحظ جناب القدس فقط - وأن لحظة نفسه : فمن حيث هي لا خطة ، لا حيث هي بزينتها ، وهذه اخر درجسسات السلوك الى الحسسق ، وما يليها هو درجات السلوك فيه .

وهناك درجات ليست أقل من درجات ما قبله ، وهي مما لا يفهمها العديث . ولا تشرحها العبارة ، ومن أحب أن يعرفها فليتمدرج الى أن يصير من أهل المشاهدة لها ، دون المشافهة بها .

والمراد بالمشاهدة مهنا ، هو الادراك بلا منازعة من قوة أخسرى ، بخلاف اليفين ، ومن طلاب هذه الطريقة ، من يكون مائلا الى الجناب الاعلسسى بأصل فطرته ، من غير تعلم علم ، دماهم صحح بميل البه يما أكسبه من العلوم الحقيقية ، أ، من مجرد السماع والتفليد ،

ومن ضرورياته ترك الفضول ، وأصلاح الفيروريات ، ومسين الفضول التلوم التي لا يستعان بها على القرب الى الله تعالى ، ومسين الفيروريات الغذاء ، فيحب أصلاحه / بأن يكون قليل الكمية ، لنسلا يقع الاشتغال بهضمه ، عن التوجه الى المطلوب كثير الكيفية ، ليستسدرك بذلك خلل قلبه ،

وملها الميصرات أما الألوان ، فالمكسرية منها : تهد الروح ،

وتقرح القلب وتبسط النفس ، لما أن النور محبوب الروح ومعشوقه، والطلمة بالضد • ولا يجرز له النظر الى النفوس الدقيقة ١٠ المعتلفة ، لللا تشتغل النفس بتأملها • ولا الى الدور والقصور والولدان والغلمان ، فأن النظر الى ذلك بما يثير الشهوة ، ويقطع المريد عن معللوبه • بسلل يجب أن ينظر الى السماء والارض ، والجبال ، والبحار ، والمفاوز ، فسأن الاعتبار بهذه مما يميل النفس الى ذلك الجناب •

ومنها المسموعات ، والالحان المتشرنة بكلام مشمر بغرض الطالب، مدخل عظيم في الغرض •

وليجتهد المريد في القنيل الكلام واستماعه و وأن يكون مسكنه في ظل الجبال ، والمراضع الغالبة ، فإن ذلك يخلص الما من كثير من التواطيس و

ومنها المشمومات ؛ والرواقع الطيبة تبد الاعضاء الرئيسيسة ، فيجب تعاهدها ، مع مراعاة حال الاهويسة ، فأنها من أقوى الامسور الفسسرورية .

ومنها الملبوسات ويجب أن يقتصور من الملبوس على ما يدفع بسه شرر البرد والحر ، لا غير و أن يطرح الجماع أن أمكن ، وألا فليقلله وليستعن على ذلك بالصوم ، وقلة الاكل و

وأشتغال المريدين بالذكر الدائم ، ونراد الاحساس والحركسات ، وتعلم الخواطر التي تنجر الى هذا العالم ، هو من أقوى المعينات عسمسلى حصول الفرض المقصود .

و أذا لم يعاضده التوفيق من الله تعالى ، لم ينجع شيء من ذلك · على الله لا منع من ذلك الجنساب ولا حجباب ( لوحبة ٢٣٣ ) وأنسسا

<sup>(</sup>۱) أ وللدقيقــــة» ·

<sup>· (</sup>۲)فــــي ك «مــــن» ·

الاحتجاب ١١ متخصص بجانبنا ، والنفحات الالهية دائمة مستمرة ٢٠ وكل من وفق للتوصل اليها وصل ٠ ومن لم يكن الله له نورا فما له من نسسور ٠



۱۱) أ والعجــاب» ·

<sup>(</sup>٢) في مثل هذا المعنى يقول أبن كمونة : هقد يرسخ الايمان في النفس لا بدليل معين محرر ، بل بأسباب وقرائن وتجارب لا تدخل تحت الحصر تفاصيلها، تنقيح الابحاث ص ١٤ -

## الفصل السادس فيستسب

#### ابديسة النفسس واحوالها بعسد خسراب البسدن

ليس تعلق النفس بالبدن تعلقا ، يقتضي فسادها بفسساده ، لان ذلك التعلق : آما أن يكون تعلق المتأخر عنه في الوجود ، أو المكافيء له في الوجود ، أو التقدم والتأخر ههنا : ما هو بالذات ، لا بالزمان - والاول معال ، وألا لكان البدن علة النفس ، وليس هو علة قاعلية لها ، لما سنبين -

ولا علة قابلية ، لما بين أنها غير منطبعة فيه ، ولا علة صورية ولا غائية ، فإن الاولى أن يكون الامر بالمكس • وذلك ظاهر • ولا شرطا وسنبين بطلانه ، فبطلت أقسام العلية • .

والثاني وهو أن يتعلق بالبدن تعلق مكافيء له في الوجود ،معسال أيضا ، فأن التعلق على الوجه المذكور ، وأن كان أمرا ذاتيا لا عارضا ، فكل واحد منهما مضاف الذات الى صاحبه ، فليسا بجوهرين ، لكنهما جوهران ، هذا خلف وأن كان ذلك أمرا عرضيا لا ذاتيا ، فمتى فسد أحدهما بطل العارض الاخر من الإضافة ، ولم تفسد الذات بفساده و

ثم الاضافة أضعف الاعراض ، فأنه ينتقل ما على يمينك الى يسارك وتتبدل الله أصلحاً الله ، دون تغير في ذاتك ، وكيف (ويكون) المنطقة الاعراض مقوما لوجود الجوهر ، هذا مما لا يقبله العقسل السلسليم .

والثالث وهو : أن يكون تعلق النفسي بالبدن تعلق المتقدم في

<sup>(</sup>۱) أ وتنتقـــله ٠

٠ (٢) ســـقطت من ك

الوجود ، هو غير موجب أن يعدم بعدمه ، أذ لا يعدم المنقدم بالذات عند . فرض عدم المتآخر ، إلى يجب أن ( يعرض ) أن السبب المعدوم في جوهر النفس ، فيفسر معه البدن ، وألا يفدد البدن بدبب يخصة • الكسسن فسأد البدن يكون بسبب يخصه ، من تغير المزاج أو التركيب •

فيتبين أن خراب البدن لا يعدم النفس ، فلو جاز عدمها ، لكان بسبب أخر ، لكنك قد علمت أنها بسيطة وقائمة بداتها ، وكل مسل هو ١٠٠ كذا ، فلا يكون بعد وجوده بالفعل قابلا للعدم ، مع وجود علتسه الفاعلية • فأن كل ما هو بالفعل وقابل للعدم فقوة وجوده وعدمسسه فسسى غيره •

قان الشيء من حيث هو بالنفل ، لا تكون نفسه بالقوة لنفسه ، 

ا أن كان يجوز أن يكون بالقرة ، لعصول أمر آخر ، لا أن فيسمه قسموة 
دجود نفسه وعدمها -

واذا تاملت علمت أن البدن ليس بعامل لقوة وجود النفسسسس رعدمها ، بل أنما فيه قرة تعلقها به وعدم تعلقها به • فأن معنى كسون فنديء محلا لامكان وجود شيء آخر ، هو تهيوءه لوجوده فيه ، حتسسى يكون حال وجوده مقترنا به •

وكذلك في أمكان فساد شيء ، ونهذا يستنع أن يكون الشمهيء محسلا لقداد نفسه ، بل البدن أنا كان مع هيئة مخصوصه محلا ، لامكان وتهيؤ لعدوث صورت تقاربه وتبعله محصلا ، والنفس همها المدأ القريب تلك الصورة -

ولا يصبح وجود الشيء دون وجود مبدئه ، ويزول ذلك الاستعداد والتهيق بعدوث تلك الصورة ، لزوال ما كان البدن معه معلا ، لامكان

<sup>(</sup>۱) سمستطت سن آ

<sup>(</sup>أن أ دوكلمسنا تكسيرن: ١

ز") أ «صـــورة» ٠

ذلك ، وهو الهيئة المخصوصـــــة •

ويقى بعد ذلك محلا لامكان فساد الصيورة المقارنة له ، وزوال الارتباط الذي حصل للنفس به ·

فليس (۱) البدن مع هيئته المخصوصة شرطا في وجود النفس ، مسن حيث هي جوهر مجرد ، بل من حيث هي مبدأ صورة منوعة • فالنفسس أذ هي بسيطة فليست بمركبة من قوة قابلة للفساد ، مقارنة لقسسوة النبات ، فأنهما لا يجتمعان في الذات إلا لامرين مختلفين فيها •

والمسراد بالقبوة هبو الاستعداد التسبام ، لا الامكبان اللازم (للماهيات) والله فأن ذلك  $(V)^{(\gamma)}$  يقتضي التركيب ، لكوته ليس أمسبوا وجوديا ، كما عرفت •

ولو أقتضى ذلك لكان كل بسسيط من المكنات مركبا ، وأذ لا قابلن المهنات الله المهنات مركبا ، وأذ لا قابلن المها ، فأذن قوة بطلائها لسسو كانت مما تبطل لكان أما في ذاتها ، أو في شيء اخر ، لاستحالة قيامسه بذاته أو أذ ليس هو في أحد الامرين ، وليست بباطلة ألبتة -

وكل ما يقبل الفساد ، ولا حامل له ففيه شيء يقبل الفسسساد ، ويجري منه مجرى مادة الجسم له ، وشيء يفسد بالفعل ، ويجري مجرى صورة الجسم له ، فالنفس لو قبلت الفساد ، لكانت يهذه المثابة ، لكنها مجردة ، فتكون مادتها أيضا مجردة ، فلم قبلت الفساد لعاد الكلام فيها و قتلك الماد الكلام فيها و قتلك الماد الكلام فيها و قتلك الماد الكلام فيها و المدردة ، فلم قبلا و قتلك الماد الكلام فيها و المدردة ، فلم قبلا و قتلك الماد الكلام فيها و المدردة ، فلم قبلا و قتلك المدردة ، فلم حالة ، أذ هم المدردة ، فلم حالة ، أن المدردة ، فلم حالة ، أن المدردة ، أ

وتلك المادة تكون هي العاقلة المدركة لا معالة ، أذ هي التسمي وجودها لذاتها ، دون الصورة ، أو ما هو كالتمورة ، فيكون ما همسمو

<sup>(</sup>۱) أ «وليسمس» ·

<sup>·</sup> ا ــــقطت مــن ا ·

<sup>(</sup>٣) سيسقطت مسن ك ٠

<sup>(</sup>٤) ا وقـــوة، ٠

كالمادة للنفس ، هو النفس ، هذا خلف • وبتقدير ألا يكون خلفسا ، فالمطلوب ( لوحة ٣٣٤ ) وهو بتاء النفس حاصل أيضا •

وكل من كب لا يكون حالا في شيء فلابد وأن يكون بعض بسائطه غير حاله أن لم يكن كل واحد منها كذلك و وحينئذ يكون ذلك الجيزء لكونه مجردا وقائما بذاته ، هو النفس ، ولا مدخل للجزء الاخير في ذلك -

وهذا كله أنما يدل على أمتناع عدم النفس أذ لو كانت علتهما الفاعلية المعطية لها الوجود لا تنعدم ، أما لو جاز عدمها فلا يتمسسور بقاء النفس ، على تقدير وقوعه ، فأن الوجود والبقاء لا يستفادان في ممكنات الوجود ، الا من العلل التي تستند اليها .

فالنفس لا يتمبور عدمها عن الخارج ألا بأرتفاع علتها الفاعلية عنه وأذ هي بسيعة وقائمة بنفسها فعلتها الفاعلية \_ كما علمت \_ لا بد وأن تكون كذلك ، فيمتنع عدمها ألا بعدم علتها التي هي كذلك ، وهكذا حتى ينتهي الامر إلى واجب الوجود ، وهو مبتنع العدم ، فالنفس ممتنعة العدم ، فهي أبدية الوجود ، وهو المطلوب ،

ومن البراهين على أبدية النفس: أنه لو بطلت لافتقر بطلانهسا الي سبب هو غيرها ، أذ الشيء لو أقتضى عدم نفسه ، لما وجد أصلا ، بل كان ممتنعا .

وذلك الغير يمتنع أن يقارن وجوده وجود النفس ، وألا لم يكسن علة تامة ، لعدمها ؛ فأن العلة التامة لا ينفك عنها المعلول ·

وكل ما هذا شأنه فلارتفاعه مدخل في وجودها ، فهو ضدها أن كان

أمرا موجودا ، وشرطها أن كان معدوما · لكن النفس لا معل لهــــــا ليعدمها ضد بمماندتها عليه ومزاحمتها فيه ·

وأذا كابت العلة المعطية لوجودها باقية ... كما علمت ... ولا معل لها ليزاحمها شيء عليه ... وجب بقاؤها ببقاء ما هي مستفيدة الرجيود منه • ولا يعنع من بقائها به ووجود شيء أخر ألبتة ، وهو ظاهر مسمن أصول سبق تقريرها •

والشرط الذي قرض أن عدمه معدم لها: أن كان مباينا لهسسا فظاهر أن مع بقاء العلة التي تقتضي أفاضة الوجود لذاتها ، لا تأسسر لعدم ذلك المباين في أرتفاع الوجود الفائض منها وأن لم يكن مباينا للنفس ، فيجب أن يكون كمالا لها ، أذ أولى الاعراض بأن يكون عدمه معدما لها ، هو الاعراض التي هي كمالات لها .

ولو كان عدم هذه معدما لها ، لكانت النفس العديمة الكمسال لا تبقى مع البدن ، ولكانت الاعراض المضادة ( لكما ) ١٠ لها جديرة بان تبطلها ، كالابتعالات عن البدن والجهل المركب .

فكان كل نفس شريرة لا تثبت في حال تعلقها بالبدن ولا فسيسي حال عدم تعلقها به ، فأنه لا تأثير للعلاقة الإضافية لها مع البدن فسيسي ذلك ، لمسا مر .

ونخن نجد النفس التي قد تبين أن ماهيتها ليست شيئا منايسرا لادراكها ذاتها ، لا تتنير ولا تنتقص في أدراكها ذاتها ، تتنير أعراضها

<sup>(</sup>۱) ســـقطت مــن ك ٠

واختلافها يكون كمالان لها أو نقصاً ، فهي أذن لا تنمدم البَّنة -

وأنت تعلم أن النفس أذا فارقت البدن ، ولم تتعلق ببدن أخس . فأنه يزول عنها الاشتغال بقوى البدن ، فيخلص لها أشتغالها بذاتها ، فتشاهد ذاتها مشاهدة تامة .

وقد عرفت معنى هذه المشاهدة ، ولا شك أن الشعور بالوجسود سعادة ، وأذا فارقنا البدن ، كان شعورنا بدواتنا أتم ، لانا لا نشعسر بدواتنا ، مع العلاقة البدنية ، الان مخلوطا بالشعور بالبدن - وكذلك تكون معقولاتنا أتم تجردا ، وذلك لأنا لا نعقل سببا ونحن بدنيسون ألا ويقترن به خيال ، أو ما يشبه الخيال -

فاذا أنقطمت الملاقة بين النفس والبدن ، وزال هذا الشوب . صارت المقولات المقلية ، والشمور بالذات مشاهدة ، فكان التسذاذ النفس بعياتها أتم وأفضل -

وللنفس باعتبار كل قوة نفسانية لذة وخير وأذى وشر ، يختصب بتلك القوة • فلذة الشهوة الكيفية الملائمة ، ولذة الغضب الظفر ، ولذة الوهم الرجاء ، ولذة العفظ تذكر الامور الماضية •

وأذى كل واحد منها ما يضاده ، وكل ما كماله أفضل وأتم وأدوم وأكثر وأوصل اليه ، فاللذة له أبلغ وكذا الذي هو في نفسه أكمسسل فعلا ، وأفضل وأشد أدراكا •

والكمال الغامن بالنفسين الناطقة ، من جهة القرة المقلية ، أن يصير عالمًا عقليا مرتسما فيه صورة (٢) الكل ، والنظام المقول فيه. والخير الفائض اليه ، فيكون حينك موازيا للمالم الموجود كله ، مشاهدا

<sup>(</sup>۱) ا دېکونهـــا، ٠

<sup>(</sup>۲) آ دلاء ٠

<sup>(</sup>۲) ا دسستوره ۰

لما مو الحسن والخير الطلقين •

وهذا أتم وأفضل من كمالات القوى الاخرى ، بل هو في مرتبسة يتبح معها أن يقال: أنه أفضل وأتم ، أذ لا نسبة له اليه فضيلة وتماما . وكثرة ، وسائر ما يتم به التذاذ المدركات ، مما ذكر .

ثم كيف يقاس دوام الابدى بدوام الغاسد المتغير ، وكيف يكون حال ما وصوله بملاقاة السرطوح ، الى ما هو متغلغل في كنه المدرك ، وكيف يقاس كمال الادراك الى الادراك ، والمدرك الى المدرك .

فان العقل أكثر عدد مدركات من العس ، وأشهد تقصيا(١) ( لوحة ٣٣٥ ) للمدرك وتجريدا له عن الزوائد ، وخوضا في باطنهه وظاهره • وشواغل البدن وعوائقه تمنع من الاشتياق الى ذلك الكسال أشتياقا يناسب مبلغه •

فأن أشتنال النفس بالمحسوسات يمنعها من الالتفات الى المقولات فلا تجد منها ذوقا ، فلم يحصل لها اليها شوق كالعنين الذي لا يشستاق الى الجماع ، والاسم الذي لا يشتاق الى سماع الالحان .

وأستدرار وجود ما هو أضداد كمالات النفس ، وكونها مشتغلة بغيرها يمنعها عن أدراك ما ينافيها ، من حيث هو مناف لها ، فلا تتألم بحصوله لها ، كالمبرور الذي ربما لم يحس بمرارة فمه ، الى أن يصلح مزاجه و والذي هو كريم النفس أذا تأمل عويما يهمه ، وعرض عليه شهوة ، وخير بين الطرفين أستخف بالشهوة و والانفس العامية أيضا تحد تؤثر النرامات والالام ، الفادحة ، بسبب أفتضاح أو شرق الى أمسر عقلي وأذا أنفصلنا عن البدن ، وكانت النفسيس منا تنبهت فيه . لكمالها الذي هو معشوقها ، ولم تحصله وهي بطبعها نازعة اليه ، ألا أن أشتغالها بالبدن أنساها أياه ، كما ينسى المريض الاستلذاذ بالعلو . ويميل الى المكروهات بالحقيقة ، تألت بفقده تألما كبيرا ، وكان مثلها ويميل الى المكروهات بالحقيقة ، تألت بفقده تألما كبيرا ، وكان مثلها

<sup>(</sup>۱) ا دتفیضهای ۱

الخدر الذي لم يحس بمؤلمه ، فلما زال عائقه أحس به ٠

وأذا كانت القوة العقلية بلغت من النفس حداً من الكمال يمكنها به عند مفارقة البدن أن تستكمل الاستكمال الذي لها أن تبلغه وتمسل اليه ، وجدت لنيل ما كانت أدركته وتنبهت له ، لذة عظيمة ، هي أجل من كل لذة ، وأشرف • وهذه هي السعادة العقيقية -

وأما النفوس الساذجة التي لم تكتسب الشوق الى هذا الكمال ، ولم تكتسب أيضا هيئات رديئة من البدن ، لم يعصل لها التالم لققد الكمال ، لمدم تنبهها لحدة .

وأن كانت مكتسبة للهيئات البدنية الرديئة ، فريما أشتاقت الى مقتضى تلك الهيئات ، فتعذبت عدابا شديدا بفقد البدن ومقتضياته ، من غير أن يحصل المشتاق اليه ، لان آلة ذلك قد بطلت ، وخلق التعلق بالبدن قد نفى -

والتعذب الذي يكون بسسبب هذه الهيئات لا يبقى دائما لزوال هذه الهيئات ، بعد الموت شيئا فشيئا ، لانقطاع أسبابها التي حصسلت منها كذلك ، ومنافاة اللذات لها • وهذه تختلف في شهددة الرداءة وضعفها ، وفي سرعة الزوال وبطئه •

ويختلف ما يكون منها من التعذب ، بحسب الاختلافين • ويجسب أن تعلم أن السعادة العقيقية ، لا تتم ألا بأصلاح القوة العملية مسسن النفس ، بأن تستعمل المتوسط بين الخلقين الضدين ، فيحصل للنفسس الهيئة الاسستعلائية على البدن، ، فلا تنفعل عن قواة (لانا لا نفعل) (١٠) أفعال التوسط ، دون أن تحصل ملكة التوسط ، التي هي تبرئة النفسس الناطقة عن الهيئات الانقيادية ، وتبقيتها على جبلتها • فأن التوسسط

<sup>(</sup>١) أ والسيدات ،

<sup>·</sup> البـــدل، ٢) أ والبـــدل،

<sup>(</sup>٣) ســـقطت مــن ك ٠

غير مضاد لجوهر النفس ، ولا مائل به الى جهة البدن ، بل عن جهت. لانه يسلب عنه الطرفين دائمـــا ·

والوساطة المذكورة هي العدالة ، وقد عرفت أنها هفة وشجاعـــة وحكمة ، وأن هذه هي أصول الفضائل الخلقية ·

ومجموعها العدالة ، فالعقة منسبوبة الى القبوة الشسهوائية ، والشجاعة الى القوة الغضبية ، والحكمة إلى القوة العقلية .

وأعني بالعكمة هبنا ، الملكة التي تصدر عنها الافعال المتوسسطة بين الجزيرة والغباوة ، أعني ملكة توسطِ أستعمال القوة العملية ، فيما يدبر به العياة ، وما لا يدبر • كما أن الشجاعة ملكة التوسط بيسسن التهور والعبن • والمغة ملكة التوسط بين المجعود والفجور •

وهذه الاطراف كلها رذائل ، يجب اجتنابها وبالجملة فكمسال النفس الناطقة من جهة علاقة البدن أن تستولي على القوة البدنية ولا تستولي هي عليها ، وأن تكون شهوة الانسان وغضبه وفكره في عديد الحياة وغيرها على الاعتدال ، وعلى ما يقتضيه الرأي الصحيح ومن تفاريع الحكمة بهذا المنى : الفطئة والبيان وأصابة السراي

والعزم والصدق والوفاء والرحمة والحياء وعظيم الهمة وحسن العهد والتواضع والمعنم عشرة (١) فضيلة ، تختمن بالعكمة ومقايسل كل واحدة (١) منها هو رذيلة و

ومن تفاريع الشهوانية: القناعة والسخاء، وهما(٣) فسيلتسان يكتنف كل واحدة منهما رذيلتان ومن تفاريع الفسبية: المسسسبر والعلم وسعة الصدر وكتمان السر والامانة ومقابلات هذه الخمسس رذائل وقد كان من مجموع ما ذكر، أن كمال النفسس النطقية، أن

<sup>(</sup>۱) فـــی ك ، ا داحمه عشـــر، ٠

<sup>(</sup>٢)· فسسى ك ، أ ،واحسسد، ·

<sup>(</sup>۲) فسسی ای دو هسسسمه ۰

تبقى مجردة عن المادة ، من جميع الوجوه ، منتقشة بهيئة الوجود · ولأ يتم التجرد بالكلية ، ألا عند ترك البدن ، والانقطاع عنه أنقطاع ـــا كليـــا ·

وعلاقة البدن (لوحة ٣٣٦) هي التي تمثل النفس عن الشهوق الذي يخصها ، (و) عن الطلب الكمال ، الذي لها ، وعن الشهور بلدة الكمال ، أن حصل لها ، والشعور بألم القصور عنه •

وليس ذلك لان النفس منطبعة في البدن ، (أ) الا ومنغمسة فيه ٠

ولكن الملاقبة بينهما ، وهني الشنبوق الجبلني الى تدبيره ، والاشتغال بآثاره ، وما يورده عليها من عوارضه ، وبما يتقرر فيها من ملكات ، هو مبدؤها ٠

فأذا فارقت وفيها الملكة العاصلة بسبب التعلق به ، كانت قريبة الشبه من حالها وهي يتعلقه (٢) به •

ثم أن الهيئة البدنية مضادة لجوهر النفس ، مؤذية له • وأنسسا كان يلهيها عن ذلك البدن ، وتمام انغماسها فيه • فأذا فارقت النفسس البدن أحست بثلك المضادة ، وتأذت بها •

وتلك الهيئة تبطل قليلا أن مع ترك الافعال المبتيسة لهسا بتكررها ، حتى تزكو النفس ، وتبلغ السعادة التي تغصها

وهذا كله على تقدير أن تتجرد النفس عن التعلق بالجسم مطلقا و أذا تعلقت بعد الموت بشيء من الاجسلام، فذلك غير مانع من أن تحصل لها لذات والام عقلية ، مع اللذات والآلام الحسية الحاصلة ، بسبب التعلق بالجسم و وهذا التعلق مسكن الاقوعة على وجود منها الم

<sup>(</sup>۱) سيقطت سين ۱۰

<sup>(</sup>٢) ــقطت مـن ا ٠

<sup>(</sup>۲) ا «معلقسسة» ٠

<sup>(</sup>٤) أ وفيمكـــن» ·

ما هو مقبول من الشرع ولا سبيل لنا الى أثباته ، ألا من طريسة الشريعة ، وتصديق خبر النبوة ، وذلك هو الذي للبدن عند البعسث ، وهو الماد البدني • وخيرات البدن وشروره معلومة ، ولا يعتد بها في جنب الخيرات والشرور العقلية •

ومنها أن تتعلق النفس بعد مفارقة البدن ١١٠ ببعض الاجسسسام السماوية ، أو ما يجري مجراها ٠

وتكون تلك الاجسام آلة لتخيلات النفس ، فتشاهد بها الخيسرات توداد عليها تأثرا وصفاء ، كما يشاهد في المنام •

والآلام الحسية ، فإن العبور الذيالية لا تضمنه عن المسية ، بل ربعا

فريما كان المحكوم به أعظم شأنا في بابه من المحسوس ولمسلل ذلك أخر الامر يقضي بهم الى التجرد بالكلية ، والاستمداد للوصول الى غاية الكمالات النفسية ولا يستبعد أن يكون لكثير من النفوس جسسرم واحد ، يشاهد كل منها فيه المبور ، وليس لها تحريك ذلك الجسسرم ، ليتمانع بأختلاف أرادات ولا يبعد أن يكون للاشسقياء جرم أخر ، أو أجرام أخرى كذلك ، يتخيلون بها صور المؤذيات ، التي توعدوا بهسا وغيرها و وحكمنا بذلك أنما هو من طريق الاحتمال والتجويز ، لا من طريق القطم واليقين و

ومنها التناسخ في أبدان م نجنس ما كانت فيه : أما بدن أنساني أو حيواني أو نباتي أو معدني • ومتى كان تكون الاشخاص البدئيـــة التي تصلح لتعلق النفس بها ، أزليا ، وكانت النفس الانسانية قديمة ، كان هذا واجبا ، لاستحالة وجود ما لا نهاية له من النفوس ، لوجـــوب وتناهي العلل ، وتناهي الحيثيـــات ، التي باعتبارها يتكثر وجـــود الملولات •

وأذا تنامت ولم يتناه تكون الاشخاص ، فلا بد من تكرر حمسول

<sup>(</sup>۱) أ وللبسيدن،

الانفس في الابدان ، ومتى كان واحد من الامرين غير حاصـــل في نفس الامر ، لم يجب ذلك ، اللهم ألا من جهة أو جهــات لم نعلمهـا الســــي الآن .

ونفس الانسان من حيث وحدتها وبساطتها ، يجب ألا تكون حادثة لما عرفت في مباحث العلل ومعلولاتها ، بل أنما تكون حادثة من حيست تعتبر فيها أثنينية ما ، كانشياف أضافة أو غيرها اليها .

قان العلة القديمة أذا أقتضت لذاتها صدور أمر عنها ، فلا تنفسك البتة عن تعلق ذلك التعلق بها على شمسرط فلا ينعدم تعلق المعلول بعلته الفاعلية (١) أصلا وأن جاز أنعمسدام تعلقه القابلية ، أن كان له قابل ، كما في الاعراض ، وقد سبق تقرير ذلك و يحتاج إلى فضل تأمل وذهن ثاقب

ومن هذا يظهر أيضًا أن النفس لا يعدم جوهرها الوجدانسي . فأنه لو عدم لكان سبّب عدمه ، أما وجود أمر أو عدم أمر -

فأن كان وجود أمر ، فلا بد وأن يتبعه عدم علتها التي يجب قدمها لاستحالة صدور القديم عن العادث ويعود الكلام في عدمها كذلك الى أن يلزم عدم الواجب ، كم استعلم ، وهو معال

وأن كان عدم أمر ، قذلك الامر المدوم : أما قديم ويعود المحمال وأما حادث وحينئد يلزم من عدمه السابق عليه عدم النفس قبل وجودها . كما يلزم من عدمه المتأخر عن وجوده عدم النفس ، بعد وجودها - فتكون النفس من حيث وحدتها وبساطتها حادثة ، لسبق عدمها على وحدتها . وفرضت غير حادثة ، من هذه الحيثية ، هذا خلف .

<sup>(</sup>١) أ والقابليـــة،

#### 

قد عرفت وجود الحركات الدورية للاجرام السماوية ، وعرفست أختلاف الافلاك والكواكب ، في جهات تلك الحركات ، وفي (لوحة ٣٣٧) سرعتها وبطئها وفي أن بعضها بالذات ، وبعضها بالعرض ، وأن مسا بالعرض لابد وأن يكون تابعا لما بالذات .

وقد عرفت أيضا أن العركة التي بالذات: أما قسرية أو طبيعية أو أرادية و فالعركات المستديرة للسمائيات ، لا تخرج عن احد عده ، والاولان باطلان ، فتعين الثالث ، وهو كونها أرادية و أما بطلان كونها قسرية ، فلان حركات الافلاك لو كانت قسرية ، نكانت على موافقيية عركة القاسر ، فإن التحريك القسري لا يكون ألا بالاستصحاب ، فكان يجب ألا يختلف في الاقطاب وقد علمت (أن)(ا) اختلافها فيها

ثم أعلى ما يتحرك من الافلاك ليس فوقه ما يحركه ، وما تحته أن دافعه أو زاحمه ، ليكون قاسرا له ، فتلك المزاحمة والمدافعة حركة أيضا فأن كانت قسرية فلا بد وأن تنتهي الى أرادة أو طبيعة تصميده عنها بعض الحركات السمائية ، أذ يعلم قطعا أن العالم العنصري غيس قاسر في الحركة للعالم السيسماوي ،

فالسماويات أن كان فيها ما حركته قسرية فليسس كلها كذلك · فنجمل كلامنا فيما ليس بقسري العركة ·

وأما بطلان كونها طبيعية ، فلما علمت في مباحث الحركة أن الحركة

<sup>(</sup>١) سيقطت مين ك ٠

فأنه يسبقه تصور ، فهذه الحركة يسبقها تصور ٠

فللسماويات حياة وآدراك ، فمعركاتها أما عقول أو مفوسس ، لكن العقول لا تعرك الجسسم مباشسسرة ، لكون ذلك ينافي كونهسسا مقسس لا .

فأنا نعني بالعقل الذات المجردة عن المادة وعلائقها وتدابيراتها ، فهي أذن نفوس ، وتصوراتها يجب أن تكون جزئية وكلية معا ، لانها لو لم يكن لها من التصورات الا التصور الكلي فقط ، لامتنع تحريكها للجسم السمائي ، لان التصور الكلي لا يصدر عنه حركة جزئية ، والا لافتقرت الى سبب مخصص تقترن به ، ولا يكون هو وحده موجب تلك العركة المناسبة .

الا ترى أنا أذا حكمنا بأن البلد الفلاني ينبغي أن يقصد ، لا يكفي فيه مجرد حكمنا بأنه ينبغي قصد بلد مطلقا ، بل لا بد معه من الشعور بالبلد المخصوص • والحركات الفلكية جزئية ، فأذن تصدر عن تصور متجدد جزئي ، ليخرج بها المتصور من القوة الى الفعل في أمر ما ، هصو غيصر الحركات •

فأن العركة لا تطلب لذاتها ، بل أنما تطلب لغيرها ، كما سبق وليس غرضها من الحركة أمرا شخصيا تقف عنده ، لانها لو وجدت أو قنطت لوقعت على التقديرين ، فما دامت حركاتها • وسنبرهن على دوام حركاتها ، فلها أرادة كلية ، وتصور كلى أيضبا

كونها عن أرادة : فقد وجب أذن أن تكون الحركة الفلكية أرادية · فلها الوضعية أذا لم تكن عن قسر ، فيمتنع أن تكون عن طبيعة ، بل يتعين له أرادة كلية ثابتة كحركة كلية تلك الارادة الكلية ، مع الوصيول الى

نقطة توجب أرادة جزئية للحركة من تلك النقطة الى نقطة أخرى •

ثم العركة المتقدمة ليست علة مطلقة لعركة متأخرة ، بل كل فلك بعدرك مريد ، فأنه يسبق تحريكه شوق ، وكل شوق

وهكذا دائما يكون الوصول الى كل نقطة مع الارادة الكلية علمه لارادة وحركة جزئيتين ، فلولا الارادة الكلية ، ما وجب تحدد الارادات والحركات الجزئية على الدوام • والارادة لكون الجسم في حد ما مسن المسافة ما لم توجد لم يجب تحريك الجسم اليه ، وأذارا وجدت أمتنع أن يكون الجسسم في حال وجود الارادة في ذلك الحد الذي يريده ، لان أرادة الايجاد لا تتعلق بالموجود ، بل كان في حد آخر قبله ، وأمتنع أن يحصل في العد الذي يريده حال كونه في العد الذي قبله •

فأذن تأخر كونه في الحد الذي يريده عن وجود الارادة لامر يرجع الى الجسم ، الذي هو القابل ، لا الى الارادة ، التي هي الفاعلة

ومع وصوله الى الحد الذي يريده تفنى تلك الارادة ، ويتجسده فيرها ، فيصير كل وصول الى حد سببا لوجود أرادة تتجدد مع ذلسك الوصول ، ووجود كل أرادة سببا لوصول يتاخر عنها ، فتستمر العركات والارادات ، أسستمرار شيء غير قار ، بل على سبيل تصرم وتجدد ،

والسابق لا يكون بأنفراد علة لللاحق ، بل هو شرط ما تتم العلة بأنضيافه اليها ولو طلب القلك بحركته وضما معينا موجودا ، لكان ذلك تحصيلا للحاصل بل يطلب وضما فرضيا يقرضه ويتجه اليه بالحركة ، وليس هو فرضيا يقف عنده ، وألا لوقفت الحركة ، وههو محال ، لما سهياتي

فلا بد وأن تطلب وضما معينا فرضيا كليا ، ولا منافاة بين كونه معينا وبين كونه كليا ، فأن الكلي له مع كليته تعين يمتاز به عن ماثر الكليات ، وتقييده بالجسم الجزئي الواحد ، لا يضر كليته ، وقد عرفت ذلك فيما مر ، فلا بد للفلك ( لوحة ٣٣٨ ) من ارادة كلية عقلية

<sup>(</sup>۱) آ وفياداه ٠

الاشبه أن نسبة تقوسها الى تقوسنا ، في الشرق ، كنسبة أبدانها الى أبداننا في ذلك -

وليس حال الفلك كعالنا في العركة ، فأن لنا خطوات ، ومسلسا يجري مجراها ، تتعين أرادتنا الجزئية للعركة من حد الى حد بها والفلك فأوضاعه متشابهة ، وما يفرض فيه منتهى حركة جزئيسة من النقط ، ليس بأولى من نقطة أخرى .

وأنما تغتلف حدود حركته بقياسه الى غيره ، كمقابلته وتربيعه وتسديسه ، وغير ذلك من المناسبات الكوكبية ، وهذا القدر ، فيكفي في المختلاف أرادته الجزئية ، وتعين حدود حركاته ،

وليست حركاتها لمجرد أخراج الاوضاع من القوة الى الفعل ، فأنه لو كان كذا ، ما دام دورانها على قطبين ثابتين ، فأنه مع ثبات حركاتها على القطبين أوضاع من قبل ثبات القطبين بالقوة أبدا - بل الحدميس يحكم بأنها مثال لذات روحانية ، تنبعث عنها الحركات -

والحركات معدة لحصول تلك اللذات ، وكثيرا ما تنقعل إبدائنسا بالحركة عن هيئات تحصل في نفوسنا ، كما يتحرك البدن بالرقصيسات والتصفيق وما يشبههما ، عن طرب وارتياح يحصل للنفس ، فهكسدا تنبعث حركات الإفلاك ، عما يأتيها من الإفق الإعلى ،



1

**.** 

<u>:</u> .

•

#### الفصل الأول فـــــي أن العقـــل هـــو مصــدر وجــود النفوســــ كلهــا

أذا نظرت في خواص الواجب والمكن ، من حيث هو واجب وممكن فلا تشك في أن النفوس الارضية والسمائية ممكنة الوجود ، لا واجبــة الوجود سواء كانت قديمة أو حادثة ، وكل ممكن الوجود فيستدعي علة ، وعلة النفس القريبة : أما واجب الوجود ١٠٠ ، أو غيره ،

لا جائز أن تكون هي الواجب الوجود ، لان النفوس كثيرة ، وواجب الوجود واحد حقيقي ، لا يصدر عنه \_ كِما عرفت \_ بلا وأسطة ، أكشمر من معلول واحد ، فلا بد وأن يكون لبعضها علة قريبة ، غير الواجب · ·

ولان النفس ، من حيث هي نفس ، لا توجد الا متعلقة بجسسم ، فلا يتقدم وجودها على وجوده و وما لا يصدر عنه ألا واحد ، لا تصدر النفس والجسم عنه ( ألا ) ٢٠ مسسا

فالنفش ، من حيث هي نفس ، علتها القريبة غير واجب الوجبود لذاته ، وذلك الغير الممكن ، لا يعلو : أما أن يكون جسما أو غير جسم ، أما جوهر أو عرضـــن

والعرض أنما يفعل بواسبيطة الجوهر ، فأنه كما لا يسبيقل بفاعليته الله الفاعل ما لم يتعين في ذاته ، ويتشخص بالفعل ، لا يوجد غيره ، مما لا يتشخص ألا بالحامل ، فلا يفعل ألا به ، بل على الحقيقة ليس الغعل ألا للجوهر .

<sup>(</sup>۱) أ «الواجب والوجبود» ·

<sup>(</sup>٢) ســقطت سنن ١٠

<sup>(</sup>۳) أ دبقوامـــه

وأن كان يفعل باعتبار ما فيه من العرض ، فالفعل منسوب اليته ، لا الى العرض الذي فيه - ثم هذا العرض ، أن كيان محله جسسسما ، فقوامه به ، فما يصدر عنه يعد قوامه ، أنما يصدر بواسسطة الجسم ، فيكون بمشاركة من الوضسسع -

فأن الشيء أذا صار قوامه يتوسط المادة ، صار ما يصدر عــــن قوامه مخصوصا بتوسطها ، وأنما يتوسط بما تقتضيه الخاصة الماديــة فــــى الوضــــع .

وأوضاع الجسم من أجسام اخرى غير متشابهة ، ولذلك يختلسف تأثير الاجسام بحسب: القرب والبعد ، ومتوسط الموضوع بين القسوة وبين مالا وضع له ، التوسط الخاص بالموضوع ، محال ، أذ لا ريسادة معنى له ، على ١١ وجود القوة ، أن رفعنا لوازم الموضع وليس المعوج الى أن يكون للمنفعل وضع ، هو النسبة مطلقا ولي نسبة ما يفعسسل بتوسط موضوعه المادي وهذه النسبة لا توجد بين القوة وبين مسا لا وضع له ، وأن وجدت نسب أخرى

و الشيء الذي ليس بجسم ، إذا فعل في الجسم ، فليس لا نسسية لله ، إلى الجسم ، بل له نسبة اليه • إلا أنها ليست تختلف ، ولا تعتساج الى تخصص حال له ، حتى يفعل به ، بل يكفيه وجود ذاته ، في أن يفعل في المستعدات ، لم تفتقر إلى غير النسبة التي بينه وبينها ، ولا تعتاج الإجسام ، في انفعالاتها ، إلى توسط مسن موادها ، لان المادة هي المنفعلة ، لا المتوسطة بين المنفعل ، وبين غيره •

ولوجود توسط الموضوع ٢٠٠٠ في أفعال القوى الجسمانية ، وجبب ألا تسخن النار مثلا أي شيء أتفق . بل ما كان ملاقيا لجرمها ، أو ما كان

<sup>(</sup>۲) أ «الوضــــع» ·

من جرمها بعال ما ٠ ولا يستغنى بالشمس الا ما كان مقابلا لها ٠ \_

وما لا يفعل ألا بمشاركة الوضع ، لا يمكن أن يُكون فاعسلا لما (لوحة ٣٣٩) لا وضع له ، وألا لم يكن فعله بمشاركة الوضع والنفس ، لا وضع لها ، فلا يكون فاعلها أمرا جسمانيا .

وأذا رجعت الى نفسك ، علمت قطعا أن الاعراض والصور القائمة بالمواد ، يستحيل أن تفعل وجود ذات قائمة بذاتها ، لا في مادة ، ووجود جوهر مطلق كيف كان • فإن العلة يجب أن تكون في ذاتها أقوى من المعلول وأسسرف •

والمرض أضعف وجودا من الجوهر ، وكيف يكون ما ليس له مسن الوجود حظ القوام بنفسه ، ينال غيرد منه ذلك ؟ فأن المملول يجبب آلا يكون أكد وجودا من ألملة ، بل لا يصح أن يساويها .

وأذ قد ثبت أن الوجود أعتباري ، فالناهية نفسها من الفاعل ، وهي كظل لبه ، ولا يمكن أن يكون الظل أكمل وأتم ، من ذي الظل ، فالمرض سواء كان محله جسما أو غير جسم ، لا يجوز أن يكون علة فاعلية للنفس بسبب أن وجوده أضعف من وجودها .

قأذن العلة الفاعلية لوجودها جوهر: اما جسم أو تفس اخرى ، أو عقل ومحال أن يكون جسما ، لانه أن كان فاعلا لها ، لانه جسم وجب أن يكون كل جسم فاعلا لنفس وجوب أشتراك الاجسام في الطبيعة الجسمية ، وأن كان كذلك ، لانه جسم ما متخصص بخصوصية ، فتلك الخصوصية في المؤثرة في وجود النفس ، لا الجسم وحده ، لما مر

ولا المجموع الحاصل من الجسم والخصوصية ، فإن النفس بسيطة ، فلا تكون علتها الفاعلية مركبة ، لما عرفت ، ولان الجسم لا يوجد بالفعل الا مركبا من : مادة وصورة ، فلا يفعل البسيط ، ولا يمكن أن يفعسل بمادته فقط ، لانه يكون بها موجودا بالقوة ومن حيث هو كذلك فسسلا يصدر عنه فعل ، ولا بصورته فقط ، أذ ليس لها حظ القوام بنفسسها .

وأيصا فالنفس أشرق من الجسم ، والشيء لا يوجد ما هو أشرف منه •

ومع هذا فالتجربة دلت على أنه لا يفعل ألا بعشاركة الوضع . فيلا يوثر في النفس التي لا وضع لها ومحال أيضا أن يكون فاعل النفس نفسا أخرى غيرها لانهما أن تساويا أعني النفس التي هي علة والنفس التي هي مدولة لها في الطبيعة النوعية ، من غير أن تكون أحداهما الولى من أقوى في ذاتها من الاخرى ، لم يكن كون هذه موجدة (١١ لتلك باولى من أن تكون تلك موجدة (١١ لهذه ٠

فأن أقترن بأحدهما مخصص كان ذلك المخصص أما هو علة الاخرى فيكون القائم بذاته معلولا لما لا قوام له بذاته وأما هو جزء من علتها . فتكون علة البسيط مركبة نه وكلاهما قد سبق ابطاله و

وأن لم يتساويا في الكمال والنقصيس الذاتيين ، فيمتنع أيضا أن تغيل أحداهما الاخرى من حيث أن الفاعلة نفس ، لأن النفس وأن كان قوامها بذاتها ، لا بمواد الاجسام ، فهي من حيث هي نفوس أنما تفصل بواسطة الجسمية (١٠) ، فأنها أنما جعلت خاصة بجسم ، بسبب أن فعلها من حيث أختصاصها بذلك الجسم ، لا يتم ألا به وفيه ، وألا لكانت مسن هذه العيثية مفارقة الذات والفعل جميعا له ، فلم تكن نفسا بالقياسس .

وهي من حيث تفعل لا بمشاركته هي عقل لا نفس ، ولو فعلست النفس نفسا كيت كان فلا بد من الانتهاء الى نفس لا تكون علتها القريبة نفسا ، ولا غير نفس ، مما سبق أبطال كونه علة فاعلية لها و فلم يبسق أن تكون علتها القاعلية من غير واسطة ، ألا المقل و

<sup>(</sup>۱) فيي ك واحد هميا» ٠

<sup>(</sup>۲) (۲) ا «موجـــودة» ٠

<sup>(</sup>٤) فسنی ك ، أ «مركبسسا» ·

<sup>(</sup>٥) أ «الجــــم» ·

فكل النفوس تستند في وجود ذاتها الى عقل : أما بغير واسمسطة بينها وبينه ، وأما بواسطة هي نفس ع ولكن لا من حيث تأثيرها فمسمى وجود النفس المعلولة لها ، فأنها من تلك الحيثية عقل ، لاستغنائها فمسمى ذلك الفعل في ذانها وفي فاعليتها عن الجسم ، وقد مر تقريره \*

وليس بسمتنع أن يكون شيء واحد بأعتبار وعقلا بأعتبار ، (و) النفسا في زمان ، وعقلا في زمان اخر ، فأنّ المجرد الذي يقعل فعلا بأعتبار تجرده عن تلك العلاقة في تعلقه ببعض الاجسام ، ويقعل فعلا اخر بأعتبار تجرده عن تلك العلاقة في وقت اخر ، هو بهذه المثابة ،

والنفوس الناطقة بعد موت البدن أن لم تتعلق حيننذ يجسم البتة ، فهي عقول في تلك الحال . لا نفوس • وقد كانت قبل ذلك نفوسسسا لا عقولا ، فهذا مما لا يمنعه صريح المقل بغريزته • بل أن كان ممتنعا ضعتاج في بيان أمتناعه إلى دليل منفصل •

فقد يحصل من جميع هذا ، إن انتفس ليس علتها الفاعلية القريبة هي الواجب الوجود ، ولا عرض ، ولا جسسم ، ولا أحد جزئيه ، أعنى : المادة والصورة ، ولا نفس أخرى ، من حيث هي نفس أ

فهر أذن عقل : أما مطلقات أو يبعض الاعتبارات • ولا يد وأن ينتهي الى ما هو عقل مطلق . فتستند كل النفوس اليه ، وهو المطلوب •

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ك •



# الفصل الثاني فــــــــــي أنسه لولا العقسل لما خرجست النفوسس فـي تعقلاتها (لوحة ٣٤٠) مسمن القسوة السمى الفعسل ، وإن اليه يستند كمالها الذاتسي

لا شيء ١١١ من الاشياء تخرج ذاته من القوة الى الفعل ، فسي أسسر من الامور ، فأن ذاته لو اقتضت الخروج الى الفعل ، لما كانت بالقسوة أصلا ، وكل من تخرج ذاته من القوة الى الفعل ، فأعتبار كونه بالفعل أشرف من أعتبار كونه بالقوة ، فيجب أن تكون ذاته لو قبلت عن نفسها الكمال أشرف من ذاته ، وهو محال .

ثم البسيط الواحد من حيث هو بسيط وواحد ، لا يصح أن يفصل ما كان قابلا له ، وآلا لكان فعله بجهة ، وقبوله بأخرى ، فكان فيسسه تركيب ما ، هذا خلف ، وأذ قد ثبت هذا ، فالنفس التي كانت عاقلسة بالقوة ، ثم صارت عاقلة بالفعل ، لا بد لها من مخرج في ذلك الى الفعل ، هو أما عقل أو مستند الى عقل .

وبرهانه أن النفس أذا غابت عنها صورة معتولة ، فتارة تفتقسر في آستمادتها إلى ذلك • والمنورة المدركة أذا كانت حاضرة عند القوة المدركة ، لم تفسيب عنها القوة مارى كانت مدركة له ابالفعل •

أرأيت القوة أن غابت عنها ، ثم عاودتها ، والتفتت اليها ، هــلَ يكون قد حدث هناك فير تمثلها لها ؟ ٠

فيجب أذن أن تكون الصورة المغيب عنها ، قد زالت عن القــــوة المدركة زوالا ما •

<sup>(</sup>۱) آ «لان لا» ·

<sup>(</sup>۲) آ وبــــل» ۰

قان زالت ولم تتحفظ في قوة أخرى . تكون لتلك القوة المدركسة كالغزانة ، أفتقرت القوة المدركة في أستعادتها الى تجشم كسب . مشلل تحشم الكست الذي كان في أدراك تلك الصورة أولا .

وان انعفظت في قوة أخرى كالغزانة لم تفتقر القوة المدركة في أستعادتها الى أكثر من مطالعة الغزانة . والالتفات اليها ، من غير احتياج الى أن يكتسب ، كما أكتسبت في أول الامر ، ولو أفتقرت السي تجشم كسب جديد لكان الذهول والنسيان واحدا .

والمسورة العقلية أذا ١١ غابت ولم يفتقر أسترجاعها الى كسسب جديد ، لا بد وأن تكون معبِّفوظة في شيء ، وألا لم تستغن عن تجشسم ١٦٠ الكسسب المذكور -

وذلك الشيء لا يجوز أن يكون جسما ولا جسمانيا ، لاسسستعالة حصول المعقولات المجردة فيهما و فهو أثن مجرد ، وهذا المجرد : أسسسا النفس المدركة لتلك الصورة أو غيرها ، لا جائز أن يكون هو النفس ، وألا لم تكن غائبة عن تلك السسورة لما مر و لا جائز أن يكون هسسوجوها ، أذ لا جزء للنفس ، كما عرفت ، فلا بد وأن يكون جوهرا غقلها أو ينتهى الى جوهر عقلى -

أما أنه جوهر فلأنه لو كان عرضا لكان معله مجردا ، وألا لكـــان العرض جــمانيا . وهو باطل · وذلك المعرد هو الجوهر الذي كلامنــا فيـــــه -

وأما أنه عقلي أو ينتهي اليه ، فلأنه لو كان نفسا وكانت المعقولات فيها بالقوة ، وخرجت الى الفعل ، أفتقرت الى مكمل ومفيد أخر ·

ولا بد من الانتهاء دفعا للتسلسل أو الدور ، المحالين الى ما لا تكون المعتولات فيه بالقوة ، بل تكون فيه بالففل - وليس ذلك هو الواجسسة

<sup>(</sup>۱) داده ۰

<sup>(</sup>۲) ا «تحــــم» ·

الوجود ، فأنه سيتبين لك أمتناع كونه محلا للهيئات ، فهو أذن عقسل مطلقا ، أو ينتهي الى ما هو كذلك • وأعني بقولي مطلقا : أنه عقل من جميع الاعتبارات ، ليس عقلا بأعتبار ونفسا بأعتبار غيره •

فهذا الجوهر المجرد هو الذي يعطي النفوس كمالها ، ونسبته السي النفوس البشرية ، كنسبة الشمس الى الابصار ، بل أتم ، وهو كالخزانة للمعتولات ، أذا أقبلنا عليه عنه • وأذا أشتغلنا عنه بجانب الحس أنمحت الصورة ١١ المقلية عنا •

قالاتصال الذي يقع بين نفوسنا وبينه ، هو الذي يرسم فيهما الصور المتلية ، التي تتغصص بسبب استعدادات خاصة ، تغصصها أحكام خاصة من الادراكات الجزئية السابقة المعدة لادراك الكليات أو الادراكات الكلية المناسبة ، المتأدية الى المدرك الكلي .

ولولا تلك المخصصات لكان أدراك النفسي لبعض المسور دون سائرها ، تخصيصا من غير مخصصيس ، وهو باطل بالبديهة ، ومتسى انقطعت الوصلة (١) بين النفس وبين ذلك البوهر العقلي بأعراضها عنه الى ما يلي العالم الجسداني أو التفتت النفس الى صورة أخرى ، أنمعى ما كان متمثلا في النفس أولا ، ونظير النفس في ذلك من الجسمانيات المرأة ، فأنه أذا حوذي بها صورة ، تمثلت فيها ،

فأذا أعرض بها عنها زال ذلك التمثل ، وربعا تمثل فيها غير تلك الصورة ، على حسب ما يحاذي بها ، وكذلك حال النفس ، أذا عرضس بها عن جانب القدس ، أو الى شهيء آخر من أصور القدس ، وهذا أيضا ، فلا يكون للنفس ، ألا أذا أكتسبت ملكة الاتصال بذلك الجوهر العقلي ، والنسيان ، في (لوحة ٢٤١) الصور الخيالية ، أننا كان لزوالها عن الخزانة ، وهذا الجوهر لو زال عنه شيء ، لاحتاج

<sup>(</sup>۱) أ «العــــور» ·

<sup>(</sup>۲) أ والموسيسيسلة» ٠

الى مخرج آخر ، يخرَّجه من القوة الى الفعل ، ويعود الكلام فيه ٠

وأذا كانت النفس ذات هيئة ، تتمكن ١١ بها من الاتصال بالجوهس العقلي ، فذهولها عن الصور المعقولة لا يحوجها إلى استثناف أكتساب ١٠ وتلك الهيئة هي ملكة الاتصال به -

وأذا زالت تلك الملكة عنها ، فذلك الزوال هو نسيان ما اختصر بتلك الملكة ، من المعقولات العاصلة للنفس • وتصرف النفس في الصور الخيالية والمعاني والاحكام ، التي في الحافظة ، بتوسط القوة الفكرية ، يفيدها أستعداد الاتصال بالفعل المفارق ، وحصول صور تناسب ذلك الاستعداد •

وتخصص التصرفات الفكرية بصورة صورة ، ويخصص أستعداد النفس لصورة صورة ، من العقليات •

وقد يحصل استعداد صورة عقلية ، من صورة عقلية • على أن الصورة العقلية لا تخلو عن محاكيات لها ، من قبيل التخيل ، ما يليستى بالقوة الجسمانية

ألست ترى أن التفكر في الاشخاص الجزئية ، يعد النفس لقبسول الصورة الكلية ، المتناولة لتلك الجزئيات ، كالصورة الانسانية المكتسبة من التصرف في خيال جزئياته • وكصورة الصداقة المجردة عن العوارض المادية ، من التصرف في هذه الصداقة •

وتلك الصداقة ، وهي التصرفات في الجزئيات ، هي المخصصسات للاستعداد التام ، لصورة صورة من الكليات •

وقد يفيد هذا التخصصيس «معنى عقلي» لمعنى عقلي ، كصيور المحدود من الحد ، والمرسوم من الرسم ، واللازم من الملزوم ، والنتيجة من القياس .

<sup>(</sup>۱) ا «ممکسسن» ٠

<sup>(</sup>۲) أ «ا\_تئناف وأكتســـاب» •

ولا يظن أن المقدمتين محصلتان للنتيجة ، بأن يفيدا وجودها ، بل هما معدان للنفس بأستعداد قريب لعصول صورة النتيجة فيها من المبدأ المفارق •

وكما أن الأوليات لا يتوقف العكم بها على غير تصور الطرفيان ، ولا يجاب فيها عن لمية طالبة للتصاديق ، فكذلك أذا لاحت المقدمات ، والتفتت النفس اليها حق الالتفات ، تعصل النتيجة بينه .

وأذا طلب لمية التصديق ، لم يمكن أن يجاب بشيء • وكم مست شخص يعرض عليه أمر ، فلا يفيده علما ألبتة ، ويفيد غيره علما يقينا، وطمانينة روحانية • فكل هذه وسسائط للعلم ، وأما وأهبة فغيرها • ونعن نجد جوهر النفس في الاطفال خاليا عن كل صورة عقلية •

ثم تحصل له المعقولات البديهية ، من غير تعلم ولا روية وليس حصولها فيه بمجرد الحس والتجربة ، أذ لا يفيد أن بمجردهما حكمها كليا ، أذ لا يؤمن وجود شيء معالف لما أدركته ، فعكمنا أن الكل أعظم من جزئه مثلا ليس لانا أحسسنا كل جزء ، هذا حاله و كذلك القول في تصديقنا بالبراهين ، أذا صحت ، فأن أعتقادنا صحتها لا يصح بتعلم ، ولا فذلك يتمادى إلى ما لا يتناهى ، ولا ذلك مستفاد من الحس و أذ لا يغيد الجكم الكلى و

وأذا كان كذلك لم يكن جسما ولا جسمانيا ، أذ المعقولات لا تعصل في جسم ، ولا جسماني .

ولا بد والا يكون فيه بالتوة ، والا لاحتاج الي مكمل آخر ، ومخرج له فيها الى الفيل ، فلا يكون مستكملا فيها بآلة بدنية ، فهو من هسنده

الحيثية ليس بنفس ، وليس هو الواجب الوجود ، لما ستعلم أنه لا يكون معلا لشيء ، فهو أذن جوهر عقلي ، يقوم للنفس الناطقة مقام الفسوء للبعنسر ، ألا أن الفسوء يفيد القوة على الادراك فقط ، لا المسورة المدركسسة •

وهذا الجوهر يفيد بأنفراد ذاته للقوة الناطقة على الادراك ويحصل لها الصور المدركة أيضا ، والاشغال البدنية تعوق النفس عن الاتصال به قلا تتصل به ألا برفض القوى البدنية ، وتخليتها أما رفضا بالكلية ، وكانه غير سمكن ، وللنفس تعلق بالبدن أو رفضا ، دون ذلك و وليسس شيء يصنعها عن دوام الاتصال به الا البدن و والتجربة والحدس يسدلان . على ذلك ، فأذا فارقت البدن ، ولم يبق فيها شيء من الهيئات المكتسبة منه ، التي تجملها عند مفارقتسبه ، كأنها لم تفارقه ، لم تزل متصسلة بمكملها ومتعلقة بسه .

وقد عرفت أن اللذة المعتبقية هي اللذة المعلية ، وهي الكمسال المعتبقي للنفس ، فالمعتلل مع المكمل للنفس ، ومن علل الاتصال به قوة تغيده . هي المعتل الهيولاني ، ومتوسطة ، هي : المعتل بالملكسة ، وقريبة هي المعتل بالفعل ، ألا أن المعتل الهيولاني يعد النفس للاتصال، وحصول الاوائل بتوسط قصد فكري من النفس ، والقوتين الاخريتين ، تعدان مع قصد ما · ·

<sup>(</sup>١) أ دوالمقسل، ٠

## الفصل الثالث

### بيان استناد مالا يتناهسي من العركات والعبوادث الى العقل

القوة: أذا كانت غير متناهية ، من جهة أعطاء المدة ، لا يفكن أن تكون قابلة للتجزؤ بوجه من الوجوه ، ولا بالمرض ، لان كل قــــوة تجزأت ، فأن كل واحد من أجزائها يقوى على شيء ، والجملة تقوى على مجموع تلك الاشـــياء •

وأذا كان كذلك كل جزء أضعف وأقل مقويا عليه من الجملة ، فأن قوى كل وأحد من هذه الأشياء ، أو بعضها على ما لا يتناهى من وقـــت معين ، فمقري الجملة أزيد منه ، ولا زيادة على غير المتناهي ، ألا مسن جهة الطرف الذي يتناهى اليه ، فبقى أن كل وأحد منها يقوى من ذلك الوقت المعين على متناه ، فتكون الجملة أيضا متناهية ، و (قد) ١١١ فرضت غير متناهية ، هذا خلف

وكذلك أذا كانت القوة متناهية من جهة العدة ، فأن العسدة أذا كانت متعاقبة لزم أن تكون المدة التي وقع فيها العدد الغير المتناهسسي غير متناهية ، ويعود الخلف المذكور

وأن لم يكن المدد متعاقبا ، فبطلان عدم تناهيه أظهر • وتبيسن أيضا أمتناع عدم تناهي القوة ، بأعتبار المدة ، على كل واحد مسسن التقديرين ، فإنها لو أحتملت التجزؤ فكل واحد من تلك المدة : أما الا يقبل الشدة والضعف ، مثل تعقلنا أن : الواحد نصسف الاثنيس ، أو

<sup>. (</sup>۱) ســقطت مــن ك ٠

يتبلهما ، ككل واحد من عدد الحركات فأن كان الاول فلا بد وأن يتوى البعض على شيء من ذلك .

ومعال أن يقوى على احاد مثل احاد ما يقوى عليه الكل ، وهمهي غير متناهية ، وألا لم يبق فرق بين الكل وجزئه ، ومحال أيضا أن يقوى على احاد كذلك ، وهي غير متناهية ، وألا لكانت الجملة أيضل تقدوى على متناه ، فلم يبق ألا يقوى البعض على احاد كل واحد منها أقل مسن احاد الكل : أما متناهية ، أو غير متناهية ، وكيف كان فهو يوجلس أن تكون الاحاد قابلة للاقل والازيد ، وهو خلاف الفرض .

وأن كان الثاني ، فالبعض من القوة أن لم يقو على تحريبك سا حركه الكل ، فلا شك أنه يقوى على تحريك ما هو أصغر منه • .

ثم الكل يمكنه تحريك ذلك الاصغر حركات أسرع ، فيعرك في مثل زمان تحريك الجزء تحريكا أكثر عددا ، فيكون العدد المبتدأ مسن وقت معين ، أن صدر عن الكل ، أذ هو أيطأ ، فيكون هو بعض الصادر عن الكل ، وابتداؤهما واحد ، فيجب أن ينقص المقوي عليه ، لا من جهة المبتدأ ، وما نقص من جهة فهو متناه منهسا

فالصادر عن الجزء ومتناهي ٢٠٠٠ من الجهات ، ويرجع المحال المذكور وبهذا تظهر أستحالة أشتراكهما في الفمل ، ويكون الخلاف في ان فمـــل الكل أشد من فعل الجزء •

وكل قوة في جسم فأنها تعتمل التجزؤ ، فليس شيء من القسوى غير المتناهية موجودا في الجسم ، ولا قوة من القرى الجسمانية غيسسر متناهية التحريك ، سواء كان تعلقها بالجسم تعلق الحلول ، أو تعلقا على وجه اخر ، لان القوة الغير متناهية ، لو حركت جسما مسافة ما ، بكل

<sup>(</sup>۱) أ «موجـــب» ٠

<sup>(</sup>٢) هكذا في ك ، أ •

قوتها لا ببعضها ، حتى لا تكون الارادية منها تمسك عن شديد العركة ، ليتصرف كمالها الى دوام التجريك ، وحركة ذلك الجسم بعينه في تلسك المسافة ( في تلك المنافذ ) (١٠ بعينها اخرى متناهية ، فكل منهما تعسرك في زمان لا معالة ، لزمانيهما بالضرورة نسبة ، وكذا لسرعة حركتيهما وبطئيهما ولا شك أن قطع الجسم لتلك المسافة بالقوة الغير المتناهية ، والا أنما هو في زمان أقصر من الزمان الذي يقطعها بالقوة المتناهية ، والا لم يظهر التفاوت بين القوتين ، والتي زمانها أقصر هي أسرع من التي زمانها أطول .

ونسبة القوة الى القوة ، كنسبة الزمان الى الزمان ، لكن نسسبة الزمان الى الزمان نسبة متناه الى متناه ، فنسبة القوة الى القوة هسي كذلك أيضسسا .

فالقوة التي فرضت غير متناهية هي متناهية ٠ هذا خلف ٠

ولا يتصور قوة تحرك تحريكات غير متناهية في الشدة ، وألا لكان تحريكها لا في زمان ، أذ لو كان في زمان ، مع أن كل زمان فهو قابسل للقسمة ، كما عرفت ، لكان كونها في بعض ذلك الزمان يقتضي كونها أشد من التي في كله ، فلا تكون العركة في كله ، لا نهاية لها في الشدة ، وهو على خلاف مافرض ، وأذ قد تقرر أن كل قوة حالة في الجسسم أو متعلقة به كيف كان ، لا يجوز أن تكون غير متناهية في ذاتها ، أي لاتكون بعيث يصدر عنها ما لا يتناهي في المدة أو في العدة أو في الشدة .

فمن الواجب أنه أن كانت حركات غير متناهية أو حركة وأحدة كذلك ، فلا بد من أستنادها الى عقل واحد ، فما زاد •

لكن المقدم حق فالتالي مثله · أما بيان صدق المتصلة ، فلان ماعدا العقل أما جسم أو متعلق به أو لا جسم ولا متعلق به (١٦) ، لكن الجسسم

<sup>(</sup>۱) سيقطت سين ك ٠

<sup>(</sup>۲) ك «بهـــا» · .

وما يتعلق به . لا يصدر عنهما ما لا يتناهى ، فالصادر عنه ذلك هو ما ليس بجسم ولا متعلق<sup>(1)</sup> ( لوحة ٣٤٤ ) به •

وهذا أن كان هو وأجب الوجود فيمتنع ألا يكون بينه وبين المعرك الجسماني وأسطة . كما ستعلم • سواء كان ذلك المعرك نفسسا أو غير نفسسسا .

ونعيد الكلام في الواسطة • وإن كان عرضا فعله هو المقل ، لا غير ، وألا لم يكن بريئا عن التملق بالجسم • وأن كان جوهرا فنلالك هو المقل أذ لا نعني بالمقل ألا الجوهر الذي هو بهذه المثابة • وأما بين حقية المقدم فلانه لولا وجود حركة غير منقطعة لما حدث حادث ، أذ الحادث لا يوجد بعلة دائمة ، ألا أذا توقف أيجابها له على حادث أخر وألا لكان وجوده في بعض الاحوال دون بعض ترجيعا من غير مرجح ، فلا بد من توقفه على حادث ، وذلك العادث يتوقف على أخر ، وهكذا الى غير النهايسة •

وهذه العوادث لا يجوز اجتماعها في الوجود ، لاستعالة وجود أمور مترتبة بالطبع الى غير النهاية معا ، فكل حادث يسبقه اخز لا السسى أول ، والسابق لا يجوز أن يكون علة تأمة لوجود اللاحق ، لانه غير موجود حالة وجوده .

فلا بد وأن تكون العلة التامة لوجوده مركبة من موجود دائسه الوجود، ومن سبق حادث آخر ثم العادث أذا حصل وله علة ثبات فنسبته اليها ليست دائمة ، وألا لدامت ، ولكنها حادثة ، فللنسبة على حدوث وثبات ، ثم يعود الكلام إلى نسبة النسبة ، في نسبتها إلى علة الثبات ، وتتسلسل العلل الثابتة إلى غير النهاية ، فلا بد من وجود شيء ثباته على سبيل التغير والحدوث ، بمعنى أن ماهيته هسمي التغير والتجدد ، ولا مفهوم له وراء ذلك .

<sup>(</sup>١) كان يجب أن يكون رقم اللوحة ٣٤٣ لكن الاصل ك غير ناقص ٠

قدوام هذه الماهية وثباتها ، هو دوام التغير وثباته ، وذلك الشيء هو الحركة الدائمة -

ولو فرض انقطاعها في حالة لاستعال بعدها حدوث حادث ، فأنه أذا لم يحدث في حالة فعا الموجب لعدوثه بعدها ، فيفتقر الى حادث ، وذلك الحادث يفتقر أيضا إلى مثله ، فلم يتصور العدوث ،

ومهما فرضت حركة دائمة أنقطع الاسستفهام بلم و لا بد وأن تكون هذه العركة دورية ، وألا للزم انقطاعها ، بدليل أن العركسة المستقيمة لا تذهب في جهة الى غير النهاية ، لوجوب تناهي الجهسات ، وبالتعاود لا بد من الانقطاع ، لوجوب السكون ، بين كل حركتيسسن مستقيمتين متضادتين أو مختلفتين ، كيف كانتا ، أذا العركات المستقيمة لا بد وأن تكون نعو جهلة ، ولا بد وأن يكون لتلك الجهة حد تنتهسي اليسلم -

والمحرك الموصل للجسم الى ذلك الحد ، سواء كان هو الميسل او الطبيعة أو أي شيء كان يجب أن يكون منايرا للمحرك له من ذلك العد الى جهة أخرى تخالفها • ولا شك أن الموصل الى حد يكون موجودا حسال الوصول اليه ، ضرورة كونه علة الوصول . والوصول التي الوجود •

والسبب المقتضى للحركة من ذلك الحد الى اخر يخالفه في الجهة ، (و) (الا يجامع وجوده وجود السبب الموصل الى الحد الاول ، فهــو حادث بعد أن الموصلية بعدية ، لا يجامع القبلية ، لا كالبعدية الذاتية وهذا الحادث هو أني الوجود أيضا فيبين أن الموصلية إلى الحــد الاول وأن اللاموصلية اليه . وهو الان الذي وتجد فيه سبب الحركة من ذلك الحد إلى ما أنتهت اليه الحركة إلى الجهة المخالفة ، أما أن يكنـون زمان أو لا يكون ، فأن لم يكن لزم تتالى الانات ، وأن كان فذلك هـو

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ك ٠

زمان ( السكون ) ١١ ، فتنقطع العركة ، فلا يحفظ الزمان ، فالتسيخ تحفظه مي المستديرة ٠

ثم أن حدوث المحرك من ذلك العد يستدعي وجود حركة متصلبة مستمرة ، فلو كانت مستقيمة لعاد الكلام ، فوجب كونها مستديرة ، سواء كان بين الحركتين المستقيمتين زمان سكون ، أو لم يكن ، فسلا حادث الا وهو منفعل عن الحركات الدورية(٢) السمائية • ولهذا لسوكانت السماويات أو شيء منها حادثا ، لافتقرت الى سماويات أخسرى متحركة على الدوام حركة دورية ، فتكون هي التي كلامنا ٢) فيها •

فالسماويات ثابتة دائمة على حالة واحدة في ذواتها وأغراضها القارة لكن يعصل بعركاتها المغتلفة أختلاف أضافات ، كما مر • ولا تفتقر هذه الحركة الدورية الى علة حادثة ، لكونهائ ليس لها أبتداء زمائي ، وهي دائمة بأعتبار ، وبه أستغنت عن العلة الحادثة ، وحادثة بأعتبار ، وبه كانت تستند الحادثات •

قان المراد بالحادث الذي هو موضوع قولنا : كل حادث فله علية حادثة هو الماهية التي عرض لها الحدوث والتجدد ، من حيث هيه معروضة ليبه

والحركة ليست كذا ، بل هي حادثة لذاتها ، بمعنى أن ماهيتهــــا هي العدوث الذي نعني به ههنا نفس التغير واللاثبات ·

فأذا كان ذلك العدوث أو التجدد أو التغير ، بأي عبارة شــــئت أن تعبر عنه دائما ، لم يكن مفتقرا الى أن تكون علته حادثة ، ألا أذا عرض له تجدد وتغير زائدان عليه ، كالعركة العادثة ، بعد أن لم تكن،

<sup>(</sup>١) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>٣) آ دلامنـــا، ٠

<sup>· (</sup>٤) ك «لكـــون» ·

بغلاف المتصلة الدائبة التي ( لوحة ٣٤٥ ) قد عرفت كيفية تعلقها بالارادات الكلية والجزئية وحدوث العلة الذي ١٠٠ يفتقر اليه المعلسول العادث ، لا يلزم أن يكون حدوثا زائدا ، وألا لم يصح أسناد العوادث الى الحركة الدائمة .

فالعاصل أن كل واحد من المتغيرات ينتهي الى ماهية دائمة ، هي نفس التغير ، وهي العركة المعرفة بأنها هيئة يمتنع ثباتها لذاتهيا ، فلدوامها لم تكن علتها حادثة ، ولكونها نفس التغير صح أن تكون علة للمتغيرات ولولاها للزم من دوام تأثير الواجب لذاته في معلوله الاول ، على ما ستعلم دوام معلول معلوله ؛

وكذلك حتى لا ينتهي الامر الى الحوادث المنصرية ألبتة ، وللسزم من وجوب حدوث علة كل حادث عنصري تسلسل علل ومعلولات حادثة موجودة مما لا نهاية لها ، وللزم من عدم أي شيء كان بعد وجوده عدم علته وعدم علة علته كذلك ، الى أن ينتهي الامر الى واجب الوجسود لذاته ، فيعدم ما يستنع عدمه ، وهذه اللوازم باطلة ، ووجه لزومهسسا قد عرفته من أسول مبق تقريرها

ولوجود انحركة المستمرة لا يلزم شيء من هذه الممتنعات و فليسولا وجود عقل أو أكثر موجب لهذه المعركة ، لما وجسدت ولا يجوز أن يكون المقل مباشرا لهذه العركة ، وألا لكان له تعلق بالجسم من طريق التصرف فيه ، فنم يكن عقلا ، بل معنى أستناد هذه الحركة ألى المقسل هو أنه لا يزال دائم الفيض على النفس المحركة هذه الحركة ، معدا لها بتوته التي لا تتناهى ، وهي تقبل منه ذلك الفيض ، وتؤثر تأثيرا غير متناه ، على سبيل المبدئية التي بين أمتناهها ومتناه ، على سبيل المبدئية التي بين أمتناهها و

فما يتعلق بالجسم لا يصدر عنه ما لا يتناهى لو أنفرد ، لكسين يجوز ذلك أذا لم يزل مستمدا من مبدأ عقلي ، وليس يمتنع على الاجسام الانفمال الغير المتناهي ، بل الممتنع عليها هو الفعل الذي هو كذلك على وجه الاستبداد ، من غير أن يستمد أمرا من غيره -

<sup>(</sup>١) أ والتسميء •



## 

#### كيفية كون العقسل مصدرا للاجسسام

لا بد من أفتراق الاجسام بالهيئات ، والهيئات التي تقترن بهسا يمتنع أن تكون معلولة لنفس الجسمية ، بما هي جسمية ، وألا لاتفقت الاجسام في الهيئات والمقادير والاشكال ، لاتفاقها في الجسمية .

وأذا لم تقتضها مجرد الجسمية ، مع أن الاجسام لا قيام لها ، الا بها لاستجالة وجود الاشياء المتكثرة دون مخصصاتها ، وجب من ذلسك الا تقوم الاجساد ، ألا بما هو غير جسم .

فأن بعض الاجسام أذا لم يوجب تلك المخصصات من حيث هو جسم لم يوجبها جسم غيرد . لاشتراك كل الاجسام في الطبيعة الجسميسة ، وغير الجسم أن كان عرضا فلا يوجد الجسم الذي هو جوهر ، لما عرفت من أمتناع أفادة ما لا قوام له بنفسه ، وجود ماله قوام بنفسه وأن لم يكن عرضا فليس هو الواجب الوجود ، أذ لا يصدر عنه بغير واسسطة ماله تركيب ، ألا أذا أوجد أحد جزئيه أولا ، وأوجد الباقي بواسطت ثانسيسا .

لكن البسم لا يصبح أيجاد، له كذلك ، لان أحد جزأيه مو المادة ، والاخر هو الصورة ، وقد سبق بيان استعالة أن يكون أحدهما على الاخر ، أو واسطة مطلقة ١٠ في وجود الاخر ،

وليس هو أيضا جوهرا نفسانيا ، وألا لكان متعلقا بالجسمسم ، وكانت فاعليته من حيث هو كذلك بواسطة ١٠ الجسم الذي تعلق بنه و ونحن فنجعل كلامنا فيما صدر عنه ذلك الجسم ، ولا بد من الانتهاء

<sup>(</sup>۱) أ «مطلتــــا» ·

<sup>(</sup>٢) أ دو اسمسطة،

اخير الأمر الى عقبيل ، هنبور الممستندر (١١) ، بعد واجب الوجود ، لوجبود الاجتنب سام •

وكيفية هذه المصدرية هي : أن المبدأ المفارق يفيض عنه وجبود الهيولي ، باعانة الصورة ، من حيث هي صورة ما ، لا من حيث هي هذه الصورة الممينة - أذ لو كان من حيث تمينها ، لما بقيت الهيولي ، بعسد مفارقة تلك بمينها ، فما كان يصبح تعاقب الصور على هيولي واحدة ، وكونها صورة ما ليس أمرا واحدا بالمدد ، فلا يكفي في وجود الهيولي التي هي واحدة بالمدد -

ولهذا أفتقرت في وجودها الى واحد بالعدد ، دائم الوجود ، هــو غير الصورة المفتقرة الى الهيولي بوجه ما ، سواء جاز عليها مفارقتها ، أو لم يجـــر •

وينضاف الى ذلك الواحد ، الصورة من حيث طبيعتها النوعيـــة فيجمع منها علة تامة للهيولي مستمرة الوجود معها ، فيكون ذلك المبدأ نظير شخص استبقى سقفا بدعامات متعاقبة ، يزيل واحدة ويقيم أخرى بدلهــا •

وتلك الدعامات هي نظير الصورات المتعاقبة ، التي بها كان ذلك اللبدأ المقارق مستبقيا وجود الهيولي - فبأجتماعها ثم وجود الهيولسي ودخلت الصور العاقبة ، من حيث هي تلك بعينها في العلية بالعرض - وعند تمام وجود الهيولي تشخصت بها الصورة ، من حيث أنهسا هذه الهيولي ( لوحة ٣٤٦) المعينة ، لكونها قابلة للتناهي والتشكل اللذين بهما بتشخص الصورة ، وتشخصت هي أيضا بالصورة ، مسن حيث هي صورة مطلقة ، ومرجبة لذلك التشخص .

فلا يعقل وجود الصور المعينة ألا في مادة معينة ، ولا كذلك المادة

<sup>(</sup>۱) آ والمستدره -

<sup>(</sup>٢) ك والصـــورة، ٠

مع الصورة ، فهكذا يجب أن نتصور كيفية صدور الجسم عن الفعل و يدلك أيضا على كونه علة للجسم كون الجسم لو فعل شيئا ، لكان أنما يفعل بصورته ، لانه أنما يوجد بالفعل بها ، ولا يكون فاعلا ، ألا أذا كان موجودا بالفعل ، ولا يمكن أن يفعل بمادته ، لانه يكون بهسا موجودا بالتوة من حيث هو كذلك ، فلا يصدر عنه فعل

والصورة النوعية والجسمية ، أنما يصدر عنها أنمالها ، يتوسط ما فيه قوامها ، كما عرفت و ولا توسط للجسم بين هذه الصور بين ما ليس بجسم - سواء كان هيولي أو صورة أو غيرهما و فلو أوجد جسسم بصورته جشما اخر لوجب أن يوجد أولا جزئية اللذين هما : المسادة والصورة ، حتى يوجد بوجودهما الجسم و

وأذا أمتنع أيجاد جزئية بصورة جسمية ، لعدم النسبة الوضسيعية بين الجسم ، وبين كل واحد منهما ، وجب من ذلك أن يمتنع أيجساده بها و فلا يوجد الجسم بجسم ، ولا بنفس أيضا ، من حيث هي نفسى ، فأنها منهذه الخيثية لا تفعل ألا بواسطة الجسم ، كما مر

فهو أذن بمقل: أما عقل مطلق ، أو(١) عقل ببعض الاعتبارات ومن الوجوه الدالة على أن الجسم لا يفسد(١) وجود جسم أخر ، هو أنه لو كان كذلك ، لتقدم ميولي الجسم الذي هو إلملة ، على جسمميته وعيولي المعلول مشاركة في النوع لهيولي المعلة ، ( أذ )(١) وقصمحوع الهيولوية عليها أنما هو بالتوظيف لا بالتشكيك وغيره .

فيلزم أن تكون هيولي الملول متقدمة على جسمية العلة ، فيتقدم المعلول على العلة ، وهو معال •

ولو أوجد قلك من الافلاك ، أو عنصر فلكا اخر ، أو عنصــرا .

<sup>(</sup>۱) أ هو أميا» ·

<sup>(</sup>۲) ك ديفيسدهه ٠

<sup>(</sup>٣) سيقطت مين ك ٠

لكان : أما الحاوي يوجد المحبوي ، أو المحبوي يوجد العاوي ، وكللا القسمين باطل •

أما الاول فلان الجسم لا يصدر عنه فعل ، ألا أذا صار شخصسسا معينا ، أذ الطبيعة النوعية ما لم تكن كذلك لم تكن موجودة في الخارج فلا تكون علة ، لوجود قيرها • وحال المعلول مع وجود العلة ، همسسي الامكان ، أذ لا يكون للمعلول وجود ووجوب ، ألا يعد وجود العلسسة ، ووجوبها ، لا معهما •

ووجود المعوي وعدم الخلاء في العاوي ، هما مما ، لا معيـــــة ، المساحبة الاتفاقية ، بل معية مانعة من أنفكاك أحدهما عن الاخـــر ، فأنهما لا يتخالفان في الوجوب والامكان ، بحيث يمكن أنفكاكهما ، فلالا يتصور أحدهما الا مع تصور الاخر ، وتشخص العاوي الملة ، وكــذا وجود، ووجوبه متقدم على تشخص المعوي الملول ووجوده ووجوبه

وأن كان عدم الخلاء ممكنا مع وجوبه ، فهو ممكن في نفسه ، واجسب بغيره ، فلا يكون الخلاء ممتنعا لذاته ، بل بسسبب ، وقد بين بطسلان ذلسيك .

ويلزم من أمتناع الغلاء لذاته ، أن يكون المحوي وأجبأ لذات ، لا ممكنا ، وأذا كان هذا اللازم بأطلا ، فيكون " الحاوي علمية ووجمعدة للمحوى ، بأطل أيضا ،

.

<sup>(</sup>١) أ دولاه ٠

<sup>(</sup>۲) آ «فکسسون» ۰

ويمكن اختصار هذا ، بأن الحاوي لا يمكن أن يوجد المعوي أو وهر متشخص ، ولا يتصور تشخصه ألا وأن يكون المحوي موجودا ، لامتناع الخلاء فلو أوجد المحوي لكان المحوي متقدما على نفسه تقدما بالسذات ، وذليسك محسال .

وكون العاوي والمعوي ممكنين لا يوجب أمكان الغلاء أذا لم يكن العاوي علم محوية . لان أمكان خلو مكانهما ليس هو أمكان الخبالاء المعتبع ، فأن الغلاء لا يتعرض١٠٠ بأرتفاع العاوي والمعوي معا ٠

بل أنما ينفرض فيما نعن فيه بفرض معيط لا حشوله ، لتفرض الابعاد التي هي الخلاء • وأما المدم المعض فليس بخلاء كما سبق • وأما الثاني ، وهو أن يكون المعوي علة للعاوي فبطلانه ظاهر ، أذ لا يتصور أن يوجد الشيء ما هو أعظم منه وأكمل •

وهذا القوي المبرهن به على أمتناع كون الحاوي والمحوي أحدهما علة الاخر ، يمكن أن يبرهن به على أن النفس المتعلقة بأحدهما ، لا يمكن أن تكون علة للجسم الاخر .

وظاهر أنها لا تكون علة للجسم الذي هي متعلقة به ، فأن من له رتبة الابداع لجسم ، لا تقهره علاقة ذلك الجسم ، حتى يصير بعيست تتوقف أفعاله كلها أو بعضها على توسطه •

واذا لم يمكن أن تكون النفس علة لبعض الاجسام ، فلا يمكسن كونها علة لشيء من الاجسام ، أذ الاجسام من حيث هي أجسسام ، لا أختلاف ( لوحة ٣٤٧) بينها في الطبيعة ، وأن وجب الاختلاف فيها بأمسور أخرى •

<sup>(</sup>۱) ا ۱۱ يفرضين، ٠

وواجب الوجود فلا يبدع الاجسام بغير واسطة ، بالتقرير الذي مر ، فلا بد أذن من توسط عقل في أيجادها والاجسام وأن لم تكن علة موجدة للجسم ولا لاحد جزأيه ، فأنها تجعل مادة جسم إخر في بعضي الاحيان مستعدة لقبول صور أو أعراض تفيض عليها من وأهب الصور، الذي هو العقل ، أو ما يستند اليه ، وذلك كالنار التي تجعل مادة ميا جاورها بتسخينها أياه ، مستعدا لقبول الصيورة الهوائية من وأهبها ، وكالشمس المعدة بمقابلتها لقبول التسخين من وأهية ، ولهذا تبقيي السخونة موجودة بعد زوالها عن المقابلة ، ولاجله أيضا يبقى كثير مين الاعراض موجودا بعد أنعدام ما يظن أنه علة موجوده له ولو كانت هذه وأمثالها عللا موجدة ١٠ للصور أو الاعراض ، لما كان يبتى شيء من تلك المملولات ، بعد زوال ما فرض أنه موجد له •

فموجدها(٢) أمر اخر من الروحانيات ، لا من الجسمانيات ٠

<sup>(</sup>۱) أ «مرجـــودة» ٠

<sup>(</sup>۲) «قموجردهـــا» ۰

# 

قد تبين لك مما سلف ، أن للسمائيات نفسا محركة على الدوام • وتبين لك أيضا أن الحركة لا تطلب ، لانها حركة فقط ، بل لانهــــا وسيلة الى غيرها •

ففرض نفوس الافلاك من التحريك المذكور: أما أن يكون غرضا مظنونا ، كالثناء والمدح ، أو لا يكون - فأن لم يكن فأما أنه لاجل سا تحت الافلاك ، أو لا لاجل ما تجتها -

وما ليس لما تعتها ، فأما لامن غير معشوق للمحرك ، أو معشوق له ، وذلك المشوق أما ذات أو صفة •

وعلى التقديرين : فأما أن ينال أو لا ينال : فأن لم ينل فأما ألا ينال ما يشبهه أيضا ، أو ينال ما يشبهه ، ونيل التشبيه : أما دفعة أو لا دفعة وأذا لم يكن دفعة فالمتشبه به ، أما ممكن الوجود ، أو واجب الرجود .

وممكن الوجود أما جوهر أو عرض ، وكل واحد منهما ، حيث لم يكن تعت الافلاك ، ولا متعلقا بذلك ، فهر أما جرم فلكي أو نفس فلكي أو عقل أو عرض متعلق بأحد هذه الثلاثة ·

والاقسام كلها باطلة ما عدا المقل ، فتمين أن يكون هو الـــذي تطلب المحركات السمائية التشبه به بالحركة · فتحتاج ألى أبطال قسم قسم . ليتمين هذا الذي هو الحق في نفس الامر ·

أما كون غرضها مظنونا فيدل على بطلانه ، أن حركاتها وأجبت الدوام ، فيجب أبتناؤها على أمر وأجب الدوام والمظنون من الكمالات . فالتحدس يحكم أنه لا يجب دوامه ، فأن ما ليس بكمال في ذاته ، لا يسد وأن يظهر للطالب في المدد الغير المتناهية أنه كذلك ، فحينتذ يتسرك الطلب ، وتنقطع الحركة -

وأما كونها متحركة لاجل ما تحتها وهذا هو () عالم الكون والفساد فالحدس الصحيح يحكم بأنه أحقر بالنسبة الى أجرامها الشسيريفة . ( من ) (\*) أن يتحرك لاجله - فأنه قد تبين أنه ليس لمجموعة بالنسبة الى الاجرام النيرة (\*) قدر يعتد به ، بل ولا الى واحد من الافلاك ، فضلا عن مجموعها •

وهو خسيس بالنسبة الى تلك الاجرام النيرة السماوية الامنة من الفسياد •

ثم لو كان غرضها نفع السافل ، لما أندرست الفضائل في الازمنة المتطاولة ، ولما أنفرست الملل الكافرة والامم الجاهلية ، ولما نبسست الاعتقادات الفاسدة والامور الغارجة عن السياسات الواجبة ، همذا مع أن نفعها للسائل لابد وأن ترجع منه أولوية عائدة اليها ، كما علمت وكيف تستكمل العلة بمعلولها ، ويخرج كمال الشيء من القوة الى الفعل بما به خرج منها اليه ،

و ) ۱۰۰ أما كون تحريكها لامر غير معشوق ، فهو أمر لا يتصور في التحريك الارادي ، فأنه لا بد وأن يكون لشيء يطلبه المريد . ويختار

<sup>(</sup>۱) ك دوهيو هيداه ٠

<sup>(</sup>۲) سيقطت سين ا

<sup>(</sup>۲) أ «أهلكيسية» ·

<sup>(</sup>٤) أ «والانسوار الخارجيسة» •

<sup>(</sup>۵) ســقطت مــن ك ٠

حصوله على لا حصوله ، وكل مطلوب ومعتبار فهو معبيوب ودوام العركة يدل على فرط الطلب الدال على فرط المعبة ، والمعبة المفرطمة ... هي العشييين .

فالتعريك الذي لها هو الاجل معشوق ومغتار و وأما كون المشوق داتا تنال ، فأمتناعه بسبب أن ذلك النيسل لا يمكن (أن يكون) (١٠) ألا دفعة ولو كان كذا لكان أذا نيلت الذات وقفت الحركة ، لكنها لا تقف ، فلا تنال الذات بها و أما كون المشوق صغة تنال ، فلا يتصور نيلها بذاتها ألا أذا أنتقلت من معلها الى ذات الماشق الطالب لها بالحركة ، وقد عرفت كيفية الحال في أمتناع أنتقال الاعراض المتشخصة بمحالها وأذا لم تنتقل هي بعينها ١٠٠٠ ، بل حصل ما يماثلها ١١٠ فما نيلت هي ، بل شبهها هو الذي نيل .

وأما كون المعشوق لا يتال هو ولا شمسييهه ، فيمنع جوازه دوام حركتها فأنه لو كان كذلك ، لكان المتعرك بالارادة حركة دائمة ، طالبا للمحال ( لوحة ٣٤٧ ) أبدات والبقل انسليم لا يتصور ذلك في المريد بازادة كلية ، يتصور بها جوهر مجرد عن الغواشي المادية ،

وأما كون المحرك ينال شبيه معشوقه دفعة ، فيبطله وجوب انقطاع الحركة عند نيله ، وكان على ما سبق من الوقفة • وأما كون المتشبب به جرما فلكيا ، فيظهر لك فساده من أن الجرم الفلكي ، لو تشبه بجرم اخر فلكي ، للزم أن تكون حركات في الافلاك كلها متفقة الجهة ، ولا يكون بعضها الى جهة والبعض الى خلافها ، لكنها ليست بمتفقة في جهة

<sup>(</sup>۱) سيقطت سن ك

<sup>(</sup>۲) ا داحیها، مکدا ۰

<sup>(</sup>٣) ا «ما ماثلهــــا» ·

<sup>(</sup>٤) في الاصل ك أن رقم اللوحة ٣٤٧ وهو خطأ لان ما قبلها كذلك وقد تركناها كما هي مع تمييزها بعرف ب •

<sup>(</sup>۵) احرکسته آ۰ُ

الحركة ، وليس ذلك لعدم مطاوعة الطبيعة ، فأن الاوضاع للجرم الكري متساوية ، من حيث اقتضاء الطبيعة • والميل المستدير والجسم من حيث هو جسم ، لا يقتضي حركة الى جهة معينة ، ولا وضعا معينا •

وليس للافلاك طبائع تقتضي وضعا معينا ، والا لكان النقل عنه بالقسير.، ولا جهة معينة ، بان وجدود كل جزء من أجهزاء القلك المفروضة ، على كل نسبة معتمل في طبيعة الفلك ، المقتضية لتشابيب أحواله وتشابه ما يفرض له من الاجزاء .

واختلاف حركاتها ليس منسوبا الى اختلاف هيولاتها بالماهيسة ، أذ القابل لا يكون فاعلا نما قبله و ولانه لو كان لهذا السبب ، لكانست حركات الافلاك طبيعية ، وقد مر فساده ولا يجوز أن تكون نفوسسس الافلاك ، يقتضي طبعها ان تريد جهة معينة ، أو وضعا معينا ، ألا أن يكون لها غرض في الحركة ، وتخصص بذلك و

فأن الارادة تتبع الفرض ، لا أن الفرض يتبع الارادة ، فلا تختلف أذن جهات الحركة فيما نحن فيه ، ألا بأختلاف أغراضه المتعرك ، أو المتحركات .

وأما كون المتشبه به نفسا فلكيا ، فبهذا بمينه يظهر بطلائه ، فان النفس التي للفلك لو تشبهت بنفس أخرى فلكية ، لوجب أن تشابهها في المنهاج الذي للحركة ، فكانت توافقها في جهاتها وأقطابها .

وان وجب قصور ( ذلك ) ١٦٠ ، فأنما يوجبه ضعف المتشبه عسسن التشبه التام ، لا مغالفته و ونعن فلا نجد الاتفاق في ذلك في جميسسع السمانيات و وأما كونه عرضا في جرم فلكي أو نفسي فلكي ، فحاول على بطلانه و أن يكون التشبه بجوهريهما هو بعينة دال على بطلانه و

<sup>(</sup>۱) ا دفسسان، ٠

<sup>(</sup>٢) أ «طبيعتهـــا» ٠

<sup>(</sup>٣) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>٤) أ دبطـــلان» :

وأما كون ذلك المتشبه به هو واجب الوجود ، فيعلم أمتناعه مسمن هذا أيضا ، فأن واجب الوجود ، كما يتعقق هو واحد ، من كل وجمه ، والمطلب متى كان واحدا ، كان الطلب لا محالة واحدا

فلم يبق من الاقسام آلا أن يكون تشبه الافلاك في حركاتها الارادية الدائمة الدورية بعقل أو بعرض فيه وأذا كان بعرض فيه فالتشبه به أيضا فيما فيه من صفة أو صفات فعلى كلا التقديرين ، ليس تشبهها آلا بالعثل وذلك بالتثبه هو تعصيل كمال واحد ، وكمالات كثيبة تستفاد منه ، ولكن لا بالتمام و

والالكان متى حصل أو حصلت انقطعت العركة ، بل لا يمكسن حصولها ، ألا بتحصيل أجزائها على التعاقب ، ومثل هذا الطلب لا يمتنع أن يبقى دائما ، بل هو فيما نعن فيه واجب الدوام ، على ما تعققست . قبل ، ويجب أن تعلم أن خروج الكمالات الى الفعل أمر كلي ، لا يمكن أن يصير غاية لحركات جزئية ،

بل يجب أن تكون غايات العركات الجزئية أمورا جزئية ، يلزمها هذا المعنى الكلي • وتلك الامور ، وأن دلنا عليها أختلاف الحركات . لكن ليس لنا الى معرفة ماهياتها المتخالفة سبيل •

وليس تلك الكمالات مي أن تخرج أوضاع الفلك بالعركة ، من القوة الى الفعل أنما هي كمالات ما ، بالقياس الى الجسم ، لا الى محركه .

أنما الكمال اللائق بمعركة هو تشب بهه بمبدئ المقدارق ، في صيرورته بريئا عن القوة ·

لكن الكمال والتشبه يتمان بالتشكك على أمور مختلفة العقائق ، وقوع اللوازم ، فأذن مهنا شيء ما يحصب لمعرك كل فلك بالتعريك ، هو كمال بالقياس الى المعرك وتشبه بالقياس الى المعرك وتشبه بالقياس الى المعرك وتشبه بالقياس الى المعرك و

<sup>(</sup>۱) ا «بطـــلان» ·



### الفصل السادس

## بيان أن العقل يجب أن يكون حيا مدوكا لذاته ولغيره (لوحة ٣٤٨)، وفي كيفية ذلك الادراك

قد تعققت أن أدراك الشيء هو نفس حميول مثاله عند المدرك لا أمر تابع له ، فأنه لو كان غيره ، لكان أدراك الشيء غير تحصيصيل ماهيته ومعناه ، وهو على خلاف ما سبق تقريره ، وليس الملاحظ للشيء وجودا له في المدرك أو عنده ثانيا ، بل نفين حصوله مرة واحدة فقط ، والا للزم التسلسل المحال ، فوجود المدرك لمدرك نفس أدراكيته له ،

والسواد القائم بالجسم لو كان قائما بذاته ، لكان سوادا لذأته لا لغيره ، وكذا النور القائم بالجسم ، الذي هو ظهور للجسم ، لو قام بنفسه ، لكان نورا لنفسه ، أي ظهورا لنفسه -

وهكذا حال الصور المقلية المجردة ، قانه لما كان حصولها لما يتمقلها هو نفس تمقله لها ، فلو قامت بذاتها لكانت تعقيب لا لذاتها لا لغيرها فكانت الله مدركة لذاتها ٠

- وقد أتضع بهذا أن ما يكون وجوده لنيره ، لا يدرك ذاته ، فــان مدرك ذاته يجب أن يكون نفس وجوده أدراكه لذاته • ولهذا لا نجــد ضروريا في أدراك مفهوم أنا ألا الحياة ، التي هي وجود الشيء عنــد نفســه •

<sup>(</sup>۱) ك ووكانست، ٠

وتعلم أن جميع ما وراء ذلك خارج عنا : وجوديا كان أو عدميا ١٠ لازما للنفس أو مفارقاً • وعلى هذا ، فكل ( ما هو ) ١٠ في المادة فهمسو معجوب عن ذاته ، لكون وجوده لغيره ، لا لنفسه • وكل ما لا يعمسال بنفسه ، لا يمكن أن يعمل له شيء ، أذ العاصل لا يكون بالحقيقة لسه ، يل يكون لما هو حاصل له ، ومتحصل به • ومن هذا يظهر أن الهيولسي الجسمية ، والممورة العالية فيها ، وجميع المركبات والإغراض ، ليس شيء منها بعاقل ولا حي على الاطسلاق •

والعقل لما كان مجردا قائما بذاته ، وجب أن يدرك ذاته ، وأن يكون أدراكه لذاته نفس ذاته ، لا زائدا عليها ، كما قرر في النفسس ، بدليل أن صورته المطابقة له ، لو حصلت لما من شأنه أن يدرك لكان مدركا لها ، هو أدراكه لها .

فاذا قامت بذاتها ، فمن الواجب أن يكسون أدراكها لذاتها ، أذ قيامها بذاتها ، هو حصولها لذاتها ، ككل واحد من الاعراض لو قسام بذاته • وكل ما يدرك ذاته فمن شأنه أن يدرك غيره ، فأن العلم بالملزوم يقتضي العلم بالازمه ، أذا كان ذلك اللزوم لذاته • وجميع الماهيات لها للسوازم •

ولو لم تكن ألا لوازمها المامة ، كالوجود والوحسدة وغيرهما ، فتعقل الذات وتعقل النير متماكسان ، فأن كل ما يعقل غيره يعقل ذاته . وكل ما صح أن يكون معقولا للغيسر ، فأنه أذا قام بذاته كان عاقلا لذاته معقولا لذاته .

وتلخیص بیان هذه الدعاوی ، بعد استمانته بما مر ، هـــو آن کــل شيء يمقل شيئا ، فله أن يعقل أنه يعقل .

<sup>(</sup>۱) ا وعدمــا، ٠

<sup>(</sup>٢) سيقطت مين ا

وكل ما له ذلك (١٠) ، فله أن يمقل ذاته ، فكل ما يمقل شيئا فلسه أن يمقل ذاته ، وكل معقول قائم بذاته ، فيمكن أن يمقل مع غيره ومعنى كونه معقولاً مع غيره ، هو مقارنته للغير في القوة العاقلة لهما ، فهمو مقارن للغير وللقوة العاقلة أيضا ، فلا يمتنع (عليه ) (١٠ أذ هممو قائم بذاته أن يقارن المعنى المعقول .

وأن أمتنع عليه ذلك فلمانع غير ذاته ، فيمكن له من حيث ذاتب أن يكون عاقلا ، وإذا أمكن عليه ذلك فهو مدرك لذاته وللوازمها دائما وأن أدراك ذاته ليس أمرا غير ذاته ، حتى يصبح عليه أن يكون تسبارة يتصف به فيدرك ذاته ، وتارة لا يتصف (به ) (۱۳ فلا يدركها و

والصورة (4) المجردة في المثل ، وأن فارقت الصورة المعقولة فيب غيرها ، فليست مرتسمة بتلك الصور ، بل المرتسم بها هو القابل لهما جميعا ، وليس أحدهما أولى بأن (5) يكون مرتسما بالاخر من الاخر به فأنهما وأن أختلفا بالماهية فنسببتهما ألى محلهما غير مختلفة ، بسل متساوية ، كنسبة الحركة والسواد الى محلهما ، الذي هو الجسسم ، لا كالحركة ، والبطء الذي هو هيئة فيها ،

قان الصورتين المذكورتين قد توجد كل واحد منهما بحسب ماهيته وبحسب كونه ممقولا بدون الاخر ، فلا يكون كونه هيئة فيه أولى مسن كون الاخر كذلك • فلو قبل كل منهما الاخر ، لقبل كل منهما نفسه ، وهو محال ، فلا يحصل شيء منهما للآخر ، فلا يمقله • فمقارنتها أذن في الماقل غير مقارنة الصورة والمتصور • وأستعداد الصورة للمقارنة ، أن كان الإزما لماهيتها النوعية ، فهو غير منفك عنها ، حالتي القيسسام بالذات والقيام بالقوة الماقلة •

<sup>(</sup>۱) آ «وهمــا لــه ذلــــاته» ٠

<sup>(</sup>٢) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>۲) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>٤) أ وفالصــــورة، ·

<sup>(</sup>٥) أ دأن» ·

<sup>(</sup>٦) سيقطت مين ١٠

وأن لم يحسل ألا عند الحسول في المقل ، فيكون استعداد المقارنة
 لم يحمل ألا مع المقارنة أو بعدها ، وهو ظاهر الاستعالة •

ولولا ما قرر أولا ، لما لزم من مقارنة الصورة المعقولة لما تعقلها . كونها أذا كانت قائمة بذاتها ، وجب أن تكون عاقلة • وسع هذا فالعدس ( لوحة ٣٤٩ ) والذوق السليم ، هو الذي يؤيد هذا البرهان •

وأذا أردت مأخذا أسهل من هذا ، فيجب أن الم تأخذه من على النفس بداتها وبنيرها ، فأن ذلك نجده من أنفسنا ، وهو متحقق في الانفس السماوية ، بما سلف من الادلة •

وأذا كانت النفوس باسرها تستند الى عقل يكون علة فاعلية لها أما بتوسط شيء من النفوس أو لا بتوسطها ، فلا يمكن أن يكون ذلك العقل أنقص في مرتبة الوجود منها .

والعلم والحياة هما من الكمالات النير الزائدة على الذات ، بال هما كمال للذات من حيث هي

والعلة الفاعلية لما له هذا الكمال الذاتي يمتنع أن تكون قاصيرة عنه فيه ، فأن تلك الذات على ما هي عليه من الكمال الغير الزائد عليها . هي مستفادة من تلك العلة وتابعة لها في ذلك الكمال ، فلا يصيح أن تساويها فيه ، فضلا عن أن تكون أشرف منها • وقد عرفت أن الذي من الفاعل هو نفس الماهية الخارجية ، فهي كظل له ، فلا تكون أتم وأكمل منيه •

وكمالية العلم والحياة كمال في نفس الذات ، لا تابع لها ، بعيت يحتمل أن يكون مكتسبا من غير فاعلها · والفاعل البعيد في هذا أبلسغ من القريسيس ·

<sup>(</sup>١) في ك «أن أن»

وهذه الطريقة فلا تتمشى ألا في العقل الذي تستند اليه النفوس في العلية ، أو الميتول التي هي كذلك ، ولا يستمر أستممالها في كلل عقل ، بخلاف الطريقة الاولى ، لكن العدس بعد الوقوف على القواعد السالفة يحكم أن العقل في الجملة أفضل من النفس ، سواء أنتسبت اليه بالملولية ، أو لم تنتسب ، وذلك لتمامه وأسلستفنائه عن العلاقلة الجسمانية ، فأنها لنقص في جوهر النفس ، وأذا كان أتم منها في ذاته ، فهر أتم منها في العلم ، الذي هو نفس ذاتها ، وهو علمها بذاتها ، وفسي العلم المغاير لذاتها ، اللازم لها ، وهو علمها الا بغيرها ، وكذلك القول في العياة ، وأنما يقال ذات وعلم وحياة ، مع كون الكل شسيئا واحدا ، للاختلاف بينهما بنوع من الاعتبار ،

وربما يتعقق لك فيما يستأنف ، أن العقول بأسرها أنما تختلف في ذواتها بالكمال والنقص ، وحيننذ يتبين لك أن كمالاتها الذاتيسة ، لا تختلف الا كذلك ، فيجب أن تكون كلها عالمة ، وأن كان علم بعضها أنقص من علم بعض ، والعقل فلا يجوز أن يتغير علمه ، فأنه لو تغير لافتقر في تغيره إلى حركة دائمة (و) أنه دورية ، كما عرفت ، فيكسون العقل حيننذ من الامور الداخلة تعت الحركات ، ومستكملا بالاجسرام المتحكسة .

فيكون ــ والحالة هذه ــ نفسا ، لا عقلا ، وهو ١٢ خلف فيجب أن يكون علمه بالجزئيات على وجه كلي ، لا يتغير فيه ، ولا يفتقر فيه .
 الى ألة جسسسانية .

<sup>· «</sup>ا\_\_\_\_ا (۱)

۲) ســقطت مــن ۱ -

وليس ما يتبع حركات السمائيات من نفع العالم السغلي يتاذح في أن الغاية من حركاتها ، ليست هي نفعة ، فأن ما هو من ضرورة الغاية غير نفس الغاية الحقيقية ، بل ربما كان غاية بالعرض ، وهي عسلى أقسام : فعنه ما يكون أمرا لا بد من وجوده ، حتى توجد الغاية على أنه علة لها ، مثل صلابة العديد ، ليتم القطع - ومنه ما هو كذلك على أنه لازم للعلة ، كالدكنة للعديد ،

ومنه أمر لازم للغاية ، كعب الولد اللازم للغاية في التزوج ، وهو التناسل ، وحدوث العادثات المنصرية عن حركة الافلاك التي غايتها هو استفادة الكمال مما فوقها ، هو من هذا القبيل .

<sup>(</sup>۱) ك دكالقياسسس،

### الفصل السابع فـــــي بيان كثرة العقبول ، وجملة من الاحكام المتعلقية بهيا

من وقف على ما سلف من الاصول ، تعقق أن العقول في الوجسود كثيرة ، وأنه لا يمكن أن يكون عقل واحد فقط ، هو العلة الفاعلسسة لموجودات العالمين ، أعني : الجسماني والنفساني •

ويكون هو الذي تتشبه (به) ١٠١ النفوس المحركة للاجرام السماوية بأسرها وهو بعينه الذي يخرج نفوسنا في تمقلاتها من القوة السي الفعل ولو جاز أن يكون المؤثر لهذه الاثار كلها عقلا واحدا ، لوجب أن يكون : أما مركبا ، وأما متصفا بمسسفات كثيرة ، أو له أعتسارات مختلفسة .

وهذه التوالى الثلاثة باطلة ، فكذا المقدم •

وتتبين الشرطية بما سبق بيانه ، من أن الواحد ، من حيث هــو واحد ، لا يؤثر ألا أثرا وحدانيا ١٠٠٠ وأذ هذه الآثار كثيرة فلا بد لهـا من كثرة تستند اليها : أما في ذات العقل بأن يكون سركبا ، وأما فـــي حيفاته وأعتاراته .

وأما بطلان هذه الاقسام فيتبين بأن تركيب العقل يقتضي ألا يكون مدركا لذاته ، لما علمت : أن كل مدرك لذاته فهر غير مركب ، لكسن المقل قد بين أنه يدرك ذاته ، فليس بمركب •

ويقتضى تركيبه أيضا ، ألا يكون هو الصادر الاول عن واجسب

<sup>(</sup>۱) سيسقطت سن ك ٠

<sup>(</sup>۲) أ وواحسداء ٠

الوجود ، لما ستعلم أنه واحد حقيقي ، لا شريك له ، فلا يصدر عنَّه من غير واسطة أكثر من واحد يسميط

ولا يمكن أن تكثر صفات أو أعتبارات ألا بقياسه الى ما قبلتسسسه وهو السواجب ، أو الى ما بعده ، وهو معلولاته \* أما قياسه الى السواجب فلا يمكن أن يتحصل منه من الصفات والاعتبارات ما يغيي بهذه الكثرة كلها ، وذلك ظاهر عند التأمل \*

وأما قياسه الى معلولاته فهو متأخر عن معلولاته ، فلا يتأتسنى أن يحصل منه ، ما يكون شرطا في تكثر تلك المعلولات ، لان الشرط متقسدم على المشروط .

وأذا كان كذلك فهذه الكثرة لا تعصَل ألا من عقول كثيرة العسدد جدا • والذوق السليم يشهد بعد الاطلاع على القواعد التي يبتني هذا البحث عليهسا •

وكيف يتصور في تلك الثوابت ، أو أفلاكها مع ما فيه أو فيها (لوحة ٣٥٠) من الكواكب التي لا تنعصر لنا كثرة ، سواء كانت متفقة الانواع مختلفة اللواحق المميزة بعضسها من بعض ، أو مختلفتها ، أن يكون بجميع ما يشتمل عليه صادرا عن عقل واحد ، بجهة واحدة ، أو جهات قليلة ، حصلت منه ، ومن نسبته الى الواجب ، ونسبة الواجب اليه ثم أختصاص كل كوكب بموضع من الجسم البسيط ، ليس هو لذاته ، ولا لذات الجسم ، فأنه تخصيص من غير مخصص ، بل لاختلاف هيئات في علته الفاعلية ، ليحصل من المجموع المجموع .

وتلك الهيئات يجب كونها متكثرة ، على حسب ما حصل بأعتبارها ويمتنع حصول مثلها في المعلول الاول لواجب الوجود ·

وكل فلك من أفلاك الكواكب المتميزة فيه عدة أفلاك ، بعضها معيط بالارض ، وبعضها غير معيط بها ، كما عرفت · فهذه ( و ) ١٠

<sup>(</sup>۱) مسقطت مسن ۱

امثالها لا تتعمل ألا من عقول كثيرة ، أو ( هيئات ) الله من هيئات كثيرة في عقل واحد ، لا يعمل في ذلك المقل الواحد ، ألا بمقايسته الى عقول كثيرة إيفسيسا .

وكيف كان فلا بد من تكثر العقول في صدور هذه الاشياء المتكثرة . التي قد بين أنه لا يمكن أستنادها من أقسام الموجودات الى غير العقل -

وعلى مثل هذا تدل كثرة المشبهات في النفوس الفلاية المختلفة التحريكات وأنها أن كانت الاختلاف المقول فهو المطلوب وأن كانت الاختلاف هيئات في عقل واحد ، فيلزم منه أيضا وجود عقول متعددة فلا تصدر هذه الافلاك وكواكبها ونفوسها المحركة لها ، ألا بعد وجهود كثرة وافرة من المقول ، ولا تأخذ الافلاك في الترتيب في أول ما تأخف المقول في ذلك ، بل العقول يحميل منها مبلغ على الترتيب العلسي والمعلولي وينفعل البعض عن البعض بهيئات كثيرة ، حتى يمكسن وجود ما قد وجد ،

وما تحصل منه النفوس أشرف مما تحصل منه الاجسام ، وسا يتحصل منه الاشرف من كل جملة أشرف مما يتحصل منه الادون فيها ، فيحصل من الاشرف الاشرف ، ومن النازل النازل ، ومن المتوسسط المتوسط ، مع أحتمال أن يكون ذلك الشرف وما يقابله في ذوات المقول أو في هيئاتها التي باعتبارها كانت مباديء أمور متكثرة ، وهذه المقول هي أشرف الموجودات ، وبينها من النسب المددية عجائب تحصل منها في النفوس ، وللاجسام الا عجائب أيضا ،

ولا يبعد وجود عقول متكافئة تكافؤ النفوس الانسانية • وربسا يمكنك أن تستدل على كثرة العقول بما عرفت من أفتقار التحريكسات المنسوبة الى القوى النباتية والعيوانية ، الى موجود له عناية بانسواع

<sup>(</sup>۱) سـنطت مـن ا

<sup>(</sup>٢) آ «والاجسينيام» ٠

النبات والعيوان ، هو غير النفس الناطقة وما يجري مجراها ، لنف ول الانسان عن نموه وتغذيته وتولد ما يتولد منه •

وأذا تنبه لشيء من ذلك في العجلة ، فلا يعلم كيفيته ولا سببه ولا أ ما فيه من التدبير المتقن والنظام - ولو كان المعتني بالنوع نفسا متعلقا به تعلق نفوسنا بذاتنا ، لكان بي يتألم بتضرر الابدان ، فما كان يزال في الألم ، لأن عنايته بجميع أبدان نوعه ، لا ببدن واحد فقط .

وليست هذه المناية عناية تعلق ، بعيث يحصل منه ومن البدن الذي يتصرف فيه حيوان واحد ، هو نوع واحد ، والعدس يحكم من هذا وما يجري مجراه ، أن للأنواع البسمانية ذواتا روحانية فيها هيئات روحانية ، تكون النسب الجسمانية في النوع الجسماني ، كظللسل لها ولما لم ينحفظ ذلك النوع في شخص معين لضرورة الوقوع تحت الكون والفساد ، حفظ بشخص منتشلسل .

فتلك النوات هي التي تمد الانواع بكمالاتها ، وتحفظها بتعاقب أشخاصها ، مع كونها غير متعلقة بها • فأن من له رتبة الابداع لجسم ، لا تقهره علاقة ذلك الجسم ، حتى يصير بحيث يفتقر في صدور الفصل عنه الى توسطه • وليس من شرط المتصرف في جسم أن يكون مبدعا له ، ولا من شرط المبدع لجسم أن يتصرف فيه •

ولا يستنكر كون الهيئات الجرمانية مماثلة أو مناسبة للهيئسسات الروحانية ، فأن الانسانية الكلية هي في الذهن مجردة غير مقدرة ، مسع أن التي في الأعيان ليست كذلك •

ولا يستنكر كون الهيئات الجرمانية معائلة أو مناسسبة للهيئسسات القالب والمثال للأنواع ، فأن المبدع للأشياء لا يحتاج في أبداعه لها الى مثل ، ليكون دستور السنعة ، ولو أحتاج الى ذلك ، لاحتاج المثل السي

<sup>(</sup>۱) ا «فکـــان» ·

مثل آخر ( و )۱۱۰ كذلك ، الى غير النهاية ٠

وما يتغد له القالب والمثال يجب أن يكون أشرف منهما ، لانسه الناية ، فيلزم أن تكون الجسمانيات أفضل من الروحانيات و ولا يصبح هذا في العقول السليمة ،

ومن له رتبة أيجاد هذه الانواع الجوهرية ، فلا بد وأن تكون ذاته أشرف من دّواتنا ، التي هي أنفسنا الناطقة ، بتفاوت غير يسير ، لانها ( لوحة ٣٥١ ) تقصر عن أيجاد جرم ، فضلا عن أيجاد ما هو أشرف منه وما هو بهذه المثابة فلا يفعل من حيث هو متعلق بالجسم تعلق الاستكمال

فأذن هذه الذوات أنما تفعل ما تفعله من الانواع من حيث هي عقول ، لا من حيث هي نفوس ، لو كان لها تعلق بالاجسام بأعتبار ما ولما علم من أدراك العقول لذواتها أنها بسيطة ، وجب من ذلك أن يكون كل واحد منها ، من حيث هو كذلك أزليا أبديا ، تعين ما بين به ذلسك في النفس من حيث ذاتها البسيطة ، والمجردات التي هي عقول على الاطلاق ، لا يجوز أن يكون شيء من كمالاتها اللائقة بها بالقوة ، بسل يجب أن تكون كل كمالاتها ، وكل أمر ممكن الحصول لها حاصلا بالقعل ، لانه أن لم يحصل لها أزلا وأبدا ، فهو ممتنع الحصول لا ممكنه ، فسأن أستمرار عدمه لها دال على أمتناعه عليها : أما لذاتها أو لغيرها وأن حصل بعد عدمه أو عدم بعد حصوله ، أفتقر ذلك الامر المتجدد كمساح علمت ، سواء كان هو الوجود أو المدم ، الى حركة دورية مستمرة .

فأن كان شيء من الحركة أو المتحرك بها ، أو النفس المؤثرة لها ، معلولا لذلك العقل ، لزم المحال من وجهين : أحدهما \_ أستكمال العلمة بمعلولها ، من حيث هو معلول لها ، وهي علة له .

وثانيهما \_ أن يكون المقل مستكملا بالجسم ، فلا يكون عقسلا ،

ا (۱) ستطت سن ك

وهذا خلف · وأن لم يكن شيء من ذلك معلولا للمقل ، فالمعال الثانسي لازم ، لا معالة ، دون الاول ·

وأما المجردات التي هي عقول بأعتبار ، ونفوش بأعتبار آخر . فيجب أن تكون كذلك من الوجه إلذي هو به عقول ، دون الوجه الآخر .



الباب السابع
فسسسي
واجب الوجود ووحدائيت ونعوت
جلاله وكيفية فعله وعنايته



:

# الفصل الأول

#### اثبات واجب الوجبود لذاتيب

الطرق التي يستدل بها على وجود الواجب لذاته كثيرة • والـذي أذكر منها ههنا عشرة :

الطريق الاول: هو أنه لو لم يكن في الوجود موجود واجب الوجود، لكانت العقائل والماهيات الموجودة كلها ممكنة الوجود، وكل موجلود ممكن الوجود يفتقر الى وجود علة موجودة ممه، ترجع جانب وجلوده على جانب عدمه -

قمجموع الموجودات الممكنة تفتقر الى موجود هذا شأنه ، وذلــــك. الموجود أما نفس ذلك المجموع ، أو داخل فيه أو خارج عنه ٠

قان كان نفس المجموع ، قاما أن يعني به الأحاد باسرها ، مع عدم الالتفات الى التأليف ، أو لا مع عدم الالتفات اليه • قان عني به ما لا يلتفت فيه الى التأليف ، فنجعل كلامنا في الأحاد باسرها ، قانها ليست علة لنفسها ، أذ المعلول يجب أن تكون علته مغايرة له ، وألا لكان متقدما بالذات على نفسه ، ومفتقرا لها (۱) ومستفيد الوجود منها ، وهو بديهي البطلان • ولا علتها بعض تلك الافراد ، لامتناع كونه علة لنفسسه ولعلله ، لان العلة التامة للشيء يجب ألا يفتقر ذلك الشيء الى ما همو خارج عنها • لكن لو كان ذلك الشيء مركبا من ممكنات ، وأفتقر بعض تلك المكنات الى أمر خارج عن الشيء ، لزم أن يفتقر الشيء الى ذلك الغارج ، والمفتقر الى الغارج ، والمفتقر الى

<sup>(</sup>١) ك وومفتقىرة اليهساء ٠

<sup>(</sup>۲) ك «جـــزء» ·

المفتقر أيضا الى ما أفتقر اليه ، فلا تكون علته التامة تامة ، هذا خلف و
فبعض أفراد الجملة لو كان علة تامة للجملة ، لما أفتقر بعض الخر منها الى ما يخرج عنها • فكان يلزم أن تكون عللها معلولة لها ، وأن تكون هي نفسها معلولة لنفسها • وهذا مع كونه بين الامتناع ، فهسو يرجب أن يصدر عن الواحد أكثر من واحد ، وقد علمت أنه ممتنع الفسيا •

وليس علتها أمرا خارجا عنها ، لان تلك الأحاد أن كانت غيه متناهية ، فهو باطل ، لما مر • ولان كل واحد ، وكل جملة منها مستندان الى علة تامة غير خارجة عن السلسلة ، التي هي غير متناهية ، متقدمة على ذلك الواحد ، و على تلك الجملة ، فلو كانت العلة التي للأحسساد بأسرها حينئذ خارجة عنها ، لاجتمع على بعضها علة مع العلة التامة ، وقد عرفت أستعالته •

وأن لم تكن تلك الأحاد غير متناهية ، وجب أنتهاؤها ، الى علــــة غير مملولة ، وتلك هي واجب الوجود ·

وأذا كانت الأحاد بأسرها معلولة ، وعلتها على تقدير ألا يكون فيها واجب الوجود ، يمتنع أن يكون نفسها أو داخلا فيها ، أو خارجا عنها . فهي ممتنعة على ذلك التقدير •

وان عني بالمجموع اعتبار ما يقع فيه التأليف مع التأليف ، فذلك كون الشيء علة لنفسه ، وبطلانه ١١ ظاهر و وأن كان ما هو علة مجموع الممكنات داخلا في المجموع ، فكونه علة ذلك : أما بأنفراد، أو مع سائر الأحاد و لا جائز أن يكون بأنفراده ، وألا لكان ( لوحة ٣٥٢ ) علمة لنفسه ولعلله بالتقرير السمابق ، ولا جائز أن يكون علة مع باقمي الاجزاء ، أذ المفهوم من ذلك أن تكون العلة هي المجموع بأحد العنايتين المذكور تيمسن و

<sup>(</sup>۱) فىسى ك دوبطانىية» •

وقد عرفت أن ذلك معال ، فيقي أن تكون العلة لجملة المكتبات الموجودة ، هو الخارج عنها • والخارج عن مجموع الممكنات لو كسان ممكنا ، لكان من تلك الجملة ، لا خارجا هنها ، فهو أذن واجب الوجبود ( و )١٠ لايد •

الطريق الثاني : لو كان كل موجود ممكنا مع أنه لابد لكل ممكنن من علة موجودة معه ، فأن كانت تلك الملة ممكنة أيضا أفتقرت الى علة أخرى ممكنة ، وهلم جرا • فأن كان في تلك المعلولات ما هو علة لملت القريبة أو البميدة ، فذلك هو الدور ، وأن لم يكن فيها ما هو كذلك ، فهو التسلسل ، وكلاهما محالان ، كما مر •

العاريق الثالث: كل جملة كل واحد منها معلول ، سواء كانــت تلك الجملة متناهية ، أو غير متناهية ، فأنها تقتضي علة خارجــة عن أحادها موجودة معها • لانها أن لم تقتض علة أصلا ، فهي واجبة غيـر معلولة • وهذا وأن كان نفس مطلوبنا ، فهو في مثل هذه الصورة مجال • لان كل مجموع يتركب من أحاد ، فهو واجب بأحاده ، لا بذاته •

وأعني بالجملة ههنا : ما هو كالمشرة الحاصلة من آحادها ، التي لم يحصل عند أجتماع أجزائها شيء ، غير الاجتماع ، مثل : هيئة أو وضع أو مزاج معد لقبول ما صار به المجتمع نوعا • فأن كانت هـنه الجملة معلولة الآحاد بأسرها ، لزم أن يكون الشيء علة لنفسه • وأن كانت معلولة بمض الآحاد ، فليس بعض الاحاد أولى بذلك من بعض بل أي يمض قرض أنه هو علة الجملة ، فعلته أولى منه بذلك ، بخلاف ما لو فرضنا الجملة مركبة من واجب ومعكن ، فأن الاولوية للواجـب ظاهرة حينئذ ، فلا بد وأن تكون معلولة لما هو خارج عن الآحـاد كلها • والخارج عن كل المكنات جملة وآحادا ، هو بالفرورة واجب الوجود •

الطريق الرابع : مجموع المكنات الموجودة ممكن ، فله علة تامـة

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ك ٠

موجودة ، وهي لا يجوز أن تكون نفس ذلك المجموع ، لما مر ، ولا داخلة فيه ، لتوقفه على كل واحد من أجزائه ، فلا يكون شيء منها علة تامة له . فهي موجود خارج عنها ، سواء كانت متناهية الآحاد ، أو غير متناهيتها . والموجود الخارج عن جميع المكنات الموجودة واجب لذاته .

الطريق الخامس : ( و )١١٠ متى فرضنا مجموع الموجودات ممكنا يجملته وآحاده ، فلا بد من وجود سلسسلة غير متناهية • فعلة تلسسك السلسلة أن لم تكن هي أحادها بأسرها ، فهي أما بعضها أو خارج عنها •

وكلاهما على تقدير أن لا وأجب معال ، لما مضى ، وأن كانت هي أحادها بأسرها فتلك الأحاد مفتقرة أيضا إلى علة ، وليست هي نفسها ، ولا بعض احادها ، ولا الغارج عنها ، وجميع ذلك قد سببق تقريره ، وأذا بطلت هذه الاقسام كلها ، لم توجد السلسلة المذكورة ، لوجسود أستنادها إلى علة ، فوجب أنتهاء السلسلة الى الواجب ضرورة ،

ومجموع الممكنات ممكن ، فالمجموع ممكن ، لا لان الحكم على كل واحد يلزم أن يكون على الكل ، بل لان المجموع معلول الأحاد ·

وأذا كانت العلة ممكنة ، فالمعلول أولى بالامكان . وأذا كان الجميع ممكنا معتاجا الى مرجح ، فليس مرجعه بعمكن ، وآلا لكان من تلسك الجملة المفتقرة الى ذلك المرجع ، فيفتقر الى نفسه ، فيجب أن يكون غير ممكن ، بل : أما واجب أو ممتنع • وأذا كان كذا فهو منتهى المعلل ، أذ لو كان له علة، لكان ممكنا ، وهو خلاف الفرض • وأذ هو موجود فليس بعمتنع ، فتعين كونه واجبا ، وهو مطلوبنا •

<sup>(</sup>۱) ســقطت من آ

<sup>· «</sup>عـــدم» ا

الطريق السابع: لو تسلسات المكنات الى غير النهاية ، فالجملة المركبة من تلك السلسلة لابد لها من علة ، بها يجب المجموع أو بها وبما يلزمها ، لانها ممكنة ، وكل ممكن يعتاج الى علة هذا شأنها ، والعلم به ضروري ، وتلك العلة لا يجوز أن تكون داخلة في المجموع ، لان العلت بهذا التفسير لا يمكن أن تكون مسبوقة بعلة أخرى ، وألا لكان المجموع مفتقرا الى العلة السابقة عليها ، فلا يكون الذي فرضناه المعلة بهسندا المعنى ، هو علة بهذا المعنى ، وأذات كل داخل في السلسلة المركبة مسسن أحاد أمكانية تسبقه علة أخرى ، فلا شيء من الداخل فيها علة لها بهذا التفسير ، وليست علتها هي نفس المجموع ، لاستحالة تقدمه على نفسه ، فهي خارجة عنه ، والخسارج عن المجموع واجب لذاته ، فينقطع بسه التسلسل على تقدير وجوده .

الطريق الثامن (لوحة ٣٥٣): كل ممكن فأنه محتاج الى مرجع به يجب وجوده على ما مر وذلك المرجع أما ممكن أو واجب ، لكنه ليس بممكن ، لانه لو كان ممكنا لذاته ، لكان معتاجا الى علة ، فيكون الامر المعتاج اليه معتاجا الى علته ، لان المعتاج الى الشيء يحتاج السي ذلك الشيء ، والمعتاج الى علة الشيء لا يكون واجبا به فقط ، فتمين أن يكون واجبا لذاته .

فكل ممكن فهو واجب بموجود واجب لذاته ، وعلى هذا فلا شسيء من الممكنات يجب به وجود كل ممكن هو الواجب به وجود كل ممكن هو الواجب به بل الذي يجب وجود معلول الواجب بعسد وجوده ، وجاز أن يكون الممكن واجبا بواجب الوجود لذاته بعد وجسود ممكن آخر ، ولا يكون الثاني واجبا بالاول ، ولا يلزم من هذا أن يكون كل ممكن آزليا لدوام علته الموجبة لوجوب وجوده -

<sup>(</sup>۱) ا «فرضنــا» ۰

<sup>(</sup>٢) أ «وأذا» ·

وأنما يلزم ذلك أن لو لم يكن له شرط بهد ، يجب بعده بالعلبة الملوجبة ، وهي الواجب لذاته ، كما في كل حادث ، ولا يجب من وجبوب كل ممكن بواجب الوجود ، أن تكون الحركيات ثابتة ، لثبات علتها فأن ثباتها غير ممكن ، من حيث هي حركة ، فأن مفهومها هو المفهوم من الاثبات ، ولهذا جاز إنعدام الممكن القابل للثبات ، كالمركبات العنصرية على الوجه الذي عرفته و وذلك ١٠ لان وجوب ما هذا شأنه أنما هللوب بواجب الوجود ، ولكن بشرط عدمي مؤثر في المركب الملول له تأثيرا يناسبه و فأذا أرتفع الشرط ارتفع المعلول المركب بارتفاع ما أشسره الشرط العدمي .

الطريق التاسع: إنا نعلم أن في الوجود موجودا له ثبات كالبحرم الذي هو حامل للعركة ، والنفس المحركة للافلاك والهيولي ، والبوهر المدرك لذاته في الانسان وغيره ، وكذا كل حادث مما وراء الحركة ، فأن أن حدوثه غير أن بطلانه ، وبين الأنين زمان (هو زمان)(٢) ثباته ، وعلل الثبات مجتمعة ، أذ لا يثبت الشيء مع زوال مثبته .

ومجموع الممكنات الثابعة ممكن ، فيجب ثباته بغيره ، وألا لكان ثباته بذاته ، فيكون واجبا لذاته ، مع كونه ممكنا لذاته ، وهذا معال ٠

وهذا الغير لا بد وأن يكون واجبا لذاته ، أذ لو كان ممكنا لذاته لكان ثباته بعلة ما ، فيكون ثبات مجموع المكنات واجبا به ، وبعلته ، فلا يكون ثباته واجبا به فقط ، وفرض أنه كذلك ، هذا خلف

الطريق العاشر : مجموع الممكنات الله ممكن لاحتياجه السبي أفراده ، فيجب ثباته بغيره ، وألا لزم المحال السابق ذكره .

وذلك النير ، لا بد وأن يكون داخلا في المجموع ، لانه موجود في

<sup>(</sup>۱) ۱ «وذاك» ·

<sup>(</sup>۲) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>٣) أ والموجسسودات، ٠

نفسه ، وما يكون موجودا فلا يتصور كونه خارجا عن جملة الموجودات ولا معالة يكون واجبا لذاته ، فأنه لو كان ممكنا لكان ثباته يجب بعلته ، فلا يكون ثبات المجموع واجبا به ، وقد فرض واجبا به ، هذا خلف ، فتمين أن يكون في الموجودات موجود واجب لذاته ، وهو المطلوب \* ويعفس هذه المطرق قريب من بعض ، لعشاركته له في أكثر مقدماته •



## الفصل الثاني فـــــي أن واجـب الوجـود واحـد لا يقـال عـلى كثـرة بوجـه

أحدها: أنه لو حصل أثنان من نوع الواجب لاشتركا في الماهية ، وأمتازا بالهوية ، فكان كل واحد منهما أو الواحد منهما مركبا مما به الاشتراك ، ومما به الامتياز -

وكل مركب نهو مفتتر الى جزئه ، وجزؤه غيره ، فيكون الواجسب مفتقرا الى غيره ، فلا يكون واجبا ، وليس يعتمل التقدير المذكور أن يكون المبيز لكل واحد منهما أمرا عدميا ، لان المبيز لا يوصسف بسه الآخر ، فلكل منهما مقابل ذلك التميز ، فيتصسف كل منهما بمعيز وجودي ، وقد فرض الامتياز بالامور العدمية ، مذا خلف

وثانيها : لو وجد شخصان من النوع الواجبي ، فأما أن يكسون الامتياز بينهما بالفصول أو بالعوارض •

لا جائز أن يكون بالقصول ، لأن القصل مقوم لوجود حصة النوع ... من الجنس ، قائه لا يوجد الجنس مطلقا ، غير مقترن بقصل ، لكنن الجنس فيما نعن فيه مو الواجب لذاته ، أذ هو المشترك فيه بين الاثنين فكان يلزم أن يكون وجوده ممللا بغيره ، فلا يكون وجوده بذاته .

ولا جائز أيضا أن يكون بالموارض ، لانها أن كانت لازمة كانت متفقة بينهما ، فلا يقع بها الامتياز .

وأن كانت مفارقة فليست من اقتضاء ذات الواحد منهما وألا

لكان المنارق لازما ، هذا خلف - فهو بسبب منفصل ، فالواجب لذات. معتاج الى غيره ، وهو معال -

وثالثها : أن ماهية واجب الوجود المتمين ، أن كان تعينها ذلسك لانها واجبة الوجود ، فليسسس في الوجود واجب لذاته ألا ذلك المعين وأن كان لامر آخر ، فالواجب لذاته يعتاج الى غيره ، وأن (لوحة ٣٥٤) كان لا لذاته ولا لآخر ، كان غير مملل ألبئة ، فكان اختصاص كل واحد منهما بتعينه الخاص تخصيصا من غير مخصص ، وهو محال .

ورابعها: أن الذي يه واجب الوجهود المعين هو ههو ، يجب إلا يكون زائدا على ماهيته الخارجة ، بل هو نفسها · وكل ما هو كذله ك فنوعه منعصر في شخصه ·

اما بين الصغرى فلأن هويته لو لم تكن نفس ماهيته ، لكانست والدة عليها ، ومعتاجة اليها ، فكانت ممكنة لذاتها ، فلها مؤثر • فذلك المؤثر أن كان نفس ماهيته ، كانت ماهيته متشخصة قبلها ، وهذا معال وأن كان غيره لزم أحتياج وأجب الوجود ، في هويته الى غيسر ، وهو معال أيضا • وأما الكبرى فظاهرة •

وخامسها: هو أنه لو حصل واجبا الوجود من نوع واحد ، فهوية واجب الوجود المتعين : أن كانت علة لماهيته في الخارج ، فالواجب لذاته معلول ١٠ للغير ، فيكون ممكنا • وأن كانا معلولي علة واحدة فكذلــــك أيضا • وأن كان الواجب لذاته علة لهويته فنوعه في شخصه ، وقـــــد فرضنا الاثنينية ، هذا خلف • لما مر • وأذا كان كذلك فأما أن تكون واجبة لذاتها أو ممكنة لذاتها • فأن كان الاول كان الواجب صـــــــفة عارضة للنوع مفتقرة اليه ، وهو ظاهر البطلان •

وأن كان الثاني أفتقرت: أما الى ماهية الواجب فقط . بمعنى أن تكون سببا تلما لها ، وحينئذ يكون نوعه في شخصه • وأما الى غيره فقط

<sup>(</sup>۱) أ «معللـــول» ·

أو اليه والى غيره معا ، وكيف كان من القسمين ، لزم أحتياج الواجب في هويته الى غيره ، فلا يكون الواجب واجبا ، هذا خلف •

وأذ قد ثبت أن نوع الواجب لا يدخل تعته شخصان فصله الم فنقول الان أنه يمتنع وجود شخصين هما واجبا الوجود ، سواء كانا من نوع واحد أو من أكثر -

اما أن كان نوعهما واحدا ، فلما مر • وأما أن كان نوع كل واحد منهما منايرا لنوع الاخر ، فوجوب الوجود يجب \_ أذ ذاك \_ ألا يكون نفس حقيقتهما ، وألا لكان نوعهما واحدا • فأن مفهوم وجوب الوجرود لا يختلف ، وألا يكون داخلا في حقيقتهما ، وألا لكان الواجب مركبا :

أما من أمرين وجوديين أن كان وجوب الوجود وجوديا ، أو مسن وجودي وعدمي ، أن كان هو أو الجزء الاخر عدميا١١٠ ، أو من عدميين ٠

والكل يقتضي ألا يكون الراجب واجبا ، فأن ما يقتصر إلى جزئه الذي هو غيره قليس بواجب ، والذي يتقوم بأمر عدمي ، قليس بموجود نفسلا عن أن يكون واجب الرجود ، لا سيما أذا لم يكن في أجزائه ما هو وجودي ألبتة - قلو صح وجود واجبين من نسوعين ، لكان وجسسوب الوجود عرضيات لازما لكل واحد منهما ، فيكون كل واحد منهما يشارك الاخر في وجوب الوجود ، ويمتاز عنه بتمام ماهيته ، وحينسند لا يكون معروض وجوب الوجود في ذاته واجبا ، لا بمعنى أنفكاكه عسن الوجود الواجدي .

بل بعنى أن المثل يمكن أن يلاحظه وحده ، من غير ملاحظ ت ذلك الوجود . فلا تكون ماهية المعروض هي المؤثرة فيه ، أذ الشيء لا يؤثر ألا أذا كان في الاعيان ، فيلزم أن يتقدم وجوده على وجسوده تقدما بالذات ٠

<sup>(</sup>۱) ا «عدمـــي» -

<sup>(</sup>۲) ا «عرضــــا» ۰

وليس ذلك المارض المشترك بينهما واجبا في نفسه ، لانه لا يوجد في الغارج من غير تغصيص يزيل الشتراكه ، وأذا لم يكن واجبا فهسو ممكن ، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده الى علة ، في غير معروضة ، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده الى علة خارجة عنه ، فلا يكون الواجب واجبا ، عدا خلف

وأيضا لو كان في الوجود واجبان لكان كل واحد منهما هو الوجود الواجبي المجرد ، أذ لو كان غيره . لوجب أن يكون مقتضيا له ، والا لم يكن واجبا ، فهو ممكن ، فيفتقر الى علة ، هي غير معروضة ، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده الى علة خارجة عنه ، فلا يكون الواجب واجبا هذا خلف

وأيضا لو كان في الوجود وأجبان لكان كل وأحد منهما هو الوجود الواجبي المجرد ، أذ لو كان غيره ، لوجب أن يكون مقتضيا له ، وألا لم يكن وأجبا ، وكل ما يقتضي الوجود فيجب أن يكون موجودا في نفسه . فيتقدم الواجب بوجوده على وجوده \* همذا خليف .

وكون الماهية من حيث هي هي علة لوجود الوجود فمعال بالبديهية، ولا كذلك كونها قابلة للوجود، فأن قابل الوجود يستحيل أن يكسدون موجودا، وألا فيعمل له ما هو حاصل له ٠

وأنماً يمكن أن تكون الماهية من حيث هي علة لصفة معقولة لها . كما أن ماهمة الاثنين علة لزوجتها •

والماهية أذا لم تنفك عن التأثير حالة الوجود ، فلا يتصور تأثيرها . في الوجود ، فهو غير زائد عليها • والوجودان المجردان أن أفترقـــــا بالكمال والنقص ، فالناقص منهما لا يكون واجبا ، فأن الكمال أذا لم يكمن لملة ، فالنقصـان في النوع لمرجح ولمرتبة العلية والمعلولية . فيكمون الناقصان معلولا ، وقد كنا فرضانا هما واجبيان • هدا طبق •

وإن لم يفترقا بذلك ، فيستحيل أشتراكهما من كل الوجوه ، أذ

لا ( بعد )١٠٠ ( لوحة ٣٥٥ ) مما يميز أحدهما عن الآخر ، لاستعالسسة الاثنينية ، من غير مميز ٠

ويستحيل افتراقهما من كل الوجود ، بعد اشتراكهما في الوجسود المجرد الواجبي • ويستحيل اشتراكهما من وجه وافتراقهما من آخر . لان ما به الامتياز يكون حينئذ عرضيا للوجود المجرد ، الذي هو تمام ماهية الواجب ، فيكون ممكنا • وما به الاشتراك كذلك أيضا . لافتقار، في كل واحد منهما ، أو في الواحد منهما فقط الى هيئة مميزة •

وههنا برهان آخر على الطلوب ، وهو أن ( ما ) ٢٠ ماهيته هميي الوجود المجرد . فلا يكون ماديا في ذاته ، وألا لكانت له ماهيمة وراء الوجود ، ولا عرضا وألا لكان مفتقرا الى محله ، فكان ممكنا لا واجبا . فهو جوهر مفارق عن المادة ، ووجوده لذاته فيكون مدركا لذاته . ولا يكون أدراكه لذاته زائدا على ذاته . كما قرر قبل ، فلو وجد واجبسان لكانا من نوع واحد ، أذ العقائميق الادراكية لا تختلف ألا بالكمال والنقميم ، وبأمور خارجية ، فلا تختلف بالانواع مع أشتراكها في الحقيقة الادراكية ، وألا لكانت مركبة .

فأن كان كل واحد من أجزائها أو جزئيها حقيقة أدراكية ، فـلا أختلاف بينها بالنوع ، وأن كان كل واحد منهما غير حقيقة أدراكية في نفسه ، فالمعموع كذلك ، وأن كان أجدهما حقيقة أدراكية والآخر ليس كذلك ، فلا مدخل للآخر في الحقيقة الادراكية

واذا كانت الخقائق الادراكية لا تختلف بالانواع فما يجـــب على شيء منها يجب على مشاركه في النوع • •

وعلى هذا فلا يختلف الواجبان في العقيقة ، لما مضى ، ولا يمتاز أحدهما عن الآخر بنفس ما أشتركا فيه ، ولا بأمر لازم للعقيقة ، أذ

<sup>(</sup>۱) سيقطت سين ك ٠

<sup>(</sup>٢) سيقطت مين أ

يشتركان فيه أيضًا ، ولا بعارض غريب من فأن المخصص بذلك المأرض : أما الواجب المتخصص به ، أو ١١ الواجب الأخر ، أو غيرهما •

والاول باطلاء والالكان متعينا قبل التخصيص ، لا بالمخصص ، نع أنه لا يتصور التعين والاثنينية ألا بمخصص • والثاني باطل أيضا ، لهذا بعينه . فأن الشيء لا يخصص فيره ، ألا أذا تخصص هو في نفسه ، فلسوخصص كل واحد منهما الآخر ، للزم أن يكون كل واحد منهما متخصصا . قبل أن كان متخصصا ، هذا خلف •

والثالث بين البطلان ، فأنهما لكونهما واجبرن ، لا يكون وراءهما ما يخصصهما ، وأذ لا بد من المخصص على تقدير الاثنينية ، مع أنسبه يمتنع أن يكون هناك مخصص ، فوجود واجبين فصاعدا ممتنع .

وقد يتاتى أن يستدل من وحدة العالم على وحدة صانعه الواجــب ، رربما أكتفى به العقل اكتفاء شديدا ، فأنه لو كان واجبان لوجب ألا يقع بينهما أختلاف في العقيقة ، لما مر •

فيلزم أن كل ما يصدر عن أحدهما يصدر عن الأخبر ، فأن كان هذا المال صادرا عن واحد منهما فقط ، من غير مسلماركة الآخر ، وجب أن يحدر عنه الآخر عالم أخر مثل هذا العالم ، وقد بين معالم بعدر هذا العالم عن الواجبين معا فهر محال أيضا ، لانا نجد أجزاء العالم مرتبطا بعضها بالبعض الرتباطا شديدا ، فهر كشخص واحد ، ركب مسلمات تلك الاحزاء .

وأما أنت فتتحقق هذا الارتباط ، بما علمته من كون هذا العالمه مركبا من جواهر وأعراض ، وأن الجواهر منها متحيزة ، ومنها مجسردة . وأن المتحيزة منها بسائط ومنها مركبات ، والبسائط منها عنصه ريات ، ومنها فلكيات . والمركبات منها حيوان ومنها نبات وجماد ، وأن أعراضه مفتترة الى جواهر بأعتبار ، وأن جواهره مفتقرة الى أعراضه بأعتبار ، وأن جواهره مفتقرة الى أعراضه بأعتبار اخر

<sup>(</sup>۱) أ «أذا» ·

<sup>(</sup>۲) ا وتىيىنى ·

وَإِنْ مَتَعَيِّرَاتُهُ وَمَجَرَدَاتُهُ فَيَ الْافْتَقَارَ كَذَلِكُ أَيْضًا ، وَكَذَا عَنْصَرَ يَاتَـــــــــه وَفَلَكِيَاتَــــــهُ •

ولا شك في أفتقار العيـوان الى النِبـات ، والنبـات الى العيوان ، و وأفتقارهما معا الى العناصر في تركبهما •

والعنصريات يعتاج بعضها الى بعض ، في تكوين هذه المركبات ·

وأثراع العيرانات وأشغاسها يعتاج البعض منها الى البعض كذلك . وكذا أعضاء الشخص الواحد منها ، على ما تشهد به المباحث الطبية .

ولا سبيل لنا الى استقصاء جميع وجوه الارتباط ، في أجزاء هدا العالم ، وظاهر أن الاجزاء التي بينها مثل هذا الارتباط ، وهو كونهسا بعث يستبقى بعضها ببعض ، وينتفع بعضها ببعض أنتفاعا بعضما مشاهد ، وبعضه معقول ، لا بد وأن يكون مجموعها شخصا واحدا مركبا منها ، كما هو الحال في بدن الانسان المركب من أجزاء متشابهة وغيس مغتلفة ، ذوات قوى وأقعال مختلفة وغير مختلفة .

وأذا ثبت هذا ، فالعالم الذي هو بهذه المثابة لو أجتمع على التأثير فيه وتدبيره : وأجبان ، فصاعدا ، لكان لا يخلو الأمر من أقسام كلها بأطلة ، لانه أن أستبد أحد الواجبين بأيجاد المالم وتدبيره ، وأمتنع أن يكون للأخر تأثير فيه ، لاستعالة أجتماع ( لوحة ٢٥٦) الملتين التامتين على معلول وأحد بالشخص ، كما علمت .

وأن لم يستبد بذلك: فأما ألا يستبد بشيء منه أو يستبد يعضه فأن لم يستبد بشيء منه كانت حقيقته مغالفة لحقيقة الآخر ، أما بالكمال والنقص ، أو بغير مسا ، أن كان الآخر مسستبدا ، بشسسيء منه • لان الاختلاف في الاقتضاء يقتضل الاختلاف في المقتضي • أو كان المالم غير موجود أصسلا ، أن لم يستبد الآخر أيضا بشيء منه ، وكلا الامرين معسسال •

وأن أستبد أحدهما ببعضه : فأن لم يستبد الآخر بشيء منه عــاد

المحال ، وأن أستبد ببعض آخر ، وجب أن يتساوى البعضان ، لتسساوي المؤثرين ، وحينتُذ لا يتصور الارتباط والتعاون بين البعضين ، أذ الوجه الذي بأعتباره أحتاج ذاك غير الوجه الذي بأعتباره أحتاج ذاك أ. فسيدا .

والمتساويان فمثل هذا تعذر منهما ، ثم الذي يقعل شيئا ، فيتبسع وجوده وجود آخر ، أو ينتقع به آخر ، فلا محالة له تأثير في الشيئين ١١٠ . فلا يكون الواجب الثاني مستبدا بتدبير الشيء الذي فرض أستبداده به ٠

وكأن الذهن السليم يتنبه ١٠٠ من شدة أرتباط العالم بعضه ببعض ، على وحدة خالقة ، أذ لو لم يكن واحدا ، لميز كل واحد صنعه عن صلينع غيره .

فكان ينقطع الارتباط والتماون بين أجزاء العالم ، فيفسر ويختل النظام .

على أنه لما ثبت أن الواجب الوجود هو الوجود المجرد ، الذي لا أكمل منه ، حصل الاستغناء في وحدائية الواجب عن جميع هذا ، بل ثبت من مجرد وجوب كون نوعه منعصرا في شخصه ، أنه لا واجبان في الوجود، كيف كانسان، •

<sup>(</sup>۱) أ «الفنتيـــن» ·

<sup>(</sup>۲) أ «ينتبـــه» أ

<sup>(</sup>٣) ك «كـــان» ·

## الفصل الثالث فـــــي تنزيـــه واجـــب الوجـــود عمـا بعــ تنزيهـه عنـه

يجب ألا تساوي حقيقة واجب الوجود ، حقيقة شيء من المكتات ، لان المتساويات في الحقيقة متساوية في لوازم تلك الحقيقة ، فلو ساوت حقيقته حقيقة ممكنة للزم أستواؤهما في الوجوب والامكان ، حتى يكون كل واحد منهما واجبا ممكنا مما ، وهو معال .

ولا يقدح في ذلك كون ماهية الواجب هي الوجود المحض الواجبي ، مع كون الوجود مشتركا بين جميع الموجودات بالاشتراك المعنوي • فـآن الوجود الذي تشترك فيه الموجودات اشتراكا في المعنى ، هو الوجــود العام الذهني ، وذلك ليس بماهية لشيء ممكن ، ولا جزءا من ماهيــة ممكنة ، كما مضى •

فأن وجود الاشياء هو كونها في الخارج ، فهو أمر عارض ، من حيث على معلولة و فواجب الوجود لا يشارك شيئا من الاشياء ، في معنى جنسي ولا نوعي ، فلا يحتاج أذن الى أن ينفصل عنه ، بمعنى فصلي أو عرضي ، بل هو منفصل بذاته و

وليس هو مركبان ، وألا لاحتاج الى جزئه ، وجزؤه غيره ، فيكون ممكنا • ولان أجزاءه أن كان كل واحد منها واجبا ، كان واجب الوجود أكثر من واحد ، وقد سبق بطلانه •

وأن كانت كلها ممكنة ، فما افتقر الى الممكن أولى أن يكون ممكنا . وأن كان بعضها واجبا واليعض الأخر ممكنا ، فالبعض الواجب أن كان

<sup>، (</sup>۱) ۱ «مرکــــب» ۱

أزيد من الواحد ، فقد عرفت أمتناعه • وأن كان واحدا فقط فالباقي • ممكن معلول ، مع أحتياج المركب الذي فرض واجبا اليه ، وذلك معال • ثم أن تلك الاجزاء أن لم يكن بينها ملازمة أشتغل كل واحد منها بنفسه ، فلم تكن أجزاء لشيء واحد • وأن كان بينها ملازمة ، كـــان المحن معلولا للبعض . فعاد المحال في أفتقار الواجب إلى المكن •

ويلزم من كون الواجب ليس بمركب كونه ليس بجسم ، لان كسل جسم طبيعي فقيه تكثر بالقسمة الكمية ، وبالقسمة المعنوية ، الى هيولي وصورة ، كما عرفت ٠

والجسم التعليمي فمعتاج الى الجسم الطبيعي ، فأولى ألا يكسون واجبا ، ثم أنه مركب من مجموع أعراض ، فيكون عرضا مركبا - وأيضاً فلو كان الواجب جسما ، لكان توع الجسم منعصرا في شخصه ، وليسس كسيدا .

وليس هو مثل الصورة ، ولا مثل الهيولي ، لاحتياج كل واحد منهما الى الآخر ، وإذا لم يكن الواجب جسما ، لم يكن متعيزا ، ولا في جهة ، فأن المتعيزان أنقسم ، فهو جسم ، وأن لم ينقسم فهو أما حال في الجسم أو جزء لا يتجزا ، وكل ذلك معال -

وأذا عني بالبوهر الماهية التي متى وجدت في الاعيان ، كانت لا في موضوع • فالراجب ليس ببوهر بهذا المعنى ، لانه أنما يتناول مسلم وجوده غير حقيقته ، وواجب الوجود فليس كذلك • وعلم من عدم تركبه ايضا تنزيهه عن أن يكون له ولد ، لان التوليد منه عبارة عن أن ينفصل عنه بعض أبعاضه ، ثم يتربى ، فيصير مساويا له في الذات والحقيقة •

وهذا فلا يتسنور في الذات التي هي غير متركبة ، ولا يجوز عسلى الواجب أن يحل في شميء ، لان الحلول لا يتصور ، ألا أذا كان الحال . بحيث لا يتمين ألا بتوسط ( لوحة ٣٥٧ ) المحل .

<sup>(</sup>١) ك دوالباقـــي، ٠

ولا يمكن أن يتعين واجب الوجود بنيره ، ولا أن يفتقر الى غيره . وأذ لا موضوع للواجب فلا ضد له ، على أصطلاح الخاصة ·

وأذ لا مساوي له في القوة ممانع ، فلا ضد له على أصطلاح الماسة ، وأذ لا وأجب غيره ، فلا ند له ، ولا يتعلق ببدن ، كما تتعلق النفسي التي تتخصص أفعالها ببدنها • فأن قدرته تعالى أوسع ، وأفعاله أعليم وأكثر ، من أن تتخصص ببدن يصدر عنه ، وواجب الوجرد ، لا يجوز أن ينعدم ، لانه لو أنعدم لصدق عليه الامكان الخاص ، فلم يكن وأجبا • على أنه لا حاجة إلى هذا ، فأن وأجب الوجود لذاته معتنع العدم •

وأنت تعلم أن الشيء لا يقتضي عدم نفسيه ، وألا لما تعقيق • وواجب الوجود وحداني لا شرط له في ذاته ، وما سبيوا، تابع له • وأذ لا شرط له ولا مضاد له ، فلا مبطل له •

ويمتدع أن يكون للواجب صغة متقررة في ذاته ، فأنها أن كانست راجبة الوجود ، لزم وجود واجبين، ولزم أن يكون الواجب الذي هسو المسغة ، منتقرانا الى ما يقوم به • وأن كانت ممكنة الوجود فوجودها : أما منه أو مما هر منه ، وعلى التقديرين فهو الفاعل لها ، فلو قامت بذاته لكانانا هو القابل لما فعله •

والجهة الفاعلية بالضرورة غير الجهة القابلية ، وقد بين ذلك قبل ونزيده ههنا : أن الفمل للفاعل ، قد يكون في غيره ، والقبول للقابسل يمتنع أن يكون في غيره • والجهة القابلية لا تقتضي التحصيل بالفعل ، والجهة الفاعلية هي المخرجة إلى التحصيل • ولو كان الجهة الفاعلية هي بمينهسا القابليسة لفعل كل ما يقبل ، وقبول كل ما يفعل ، وليسب كسينها ال

والاثنان فلا يصيران وإحدا أبدا ، ألا بما يفرض من أتصـــال

<sup>(</sup>۱) آ دمفتقـــره

٠ (٢) ا وكـــان، ٠

وأمتزاج ، فانه أن الله بقي كلاهما ، فلا أتعاد ، وكذا أن بطلا أو يطلسل أحدهما ، على مام ر •

والواحد فلا يصير أثنين ألا بتفصيل مركب ، أو تفريق أجزاب ، فأنه في حال الاثنينية أن بقي هو بعينه ، فما صار أثنين ، بل حصل معه اخر ، وأنالم يبق بعينه فقد بطل وحدث غيره .

وأذا كانت جهة القبول غير جهة الفعل ، لم يتصور في الواجسب الذي هو واحد من جميع الوجود ، أن يكون مقتضيا لهما .

ولا يصبح أن يكون الواجب معلا للعوادث ، سواء كانت متناهية ، أو غير متناهية ، وسواء جوزنا تقرر صفة في ذاته أو لم نجوز - فأن ذاته لو كانت معلا لهذه العوادث ، لوجب مع ما يلزم أن يكون في ذاته جهة فاعلية ، وقابلية المبرهن على أمتناعهما فيه ، وأن يكون له مغير ومحرك الى الاشياء ، وألا يثبت فيه حادث زمانا ، فانه أذا كان ثابتها ، فبطل ، فلحدوثه علة ، لا تتخلى عن المعدوث ولبطلانه علة لا تتخلى عن المعللان -

ولا بد لحدوث العلتين من حدوث علتين أخريين مقترنتين بهما . فلا ينقطع تبدد العرادث عن ذاته زمانا أصلا -

وكل حادث يفرض ثباته ٢١) في ذاته ، فيجب أن يكون في ذاتسبه حوادث آخرى متجددة ، مع ثباته ، وألا لم يتصور تأدي ذلك الثابت الى البطلان • ويلزم من ذلك أحد أمرين معالين :

أحدهما: أن يكون الواجب لذاته حركة وضعية على الدوام ، فيكون جسما ، وقد بين أن ذلك مستنم في حقه •

وثانيهما : أن يكون منفعلا عن حركات الافلاك التي هي معلولات النفعالا دائما ، فيلزم تقدم معلوله عليه بوجه ما ، وأن يكون فيه معنى ما بالقوة ٠

<sup>(</sup>۱) أ «لـــو» ٠

<sup>(</sup>٢) أ «ذاتـــه» ٠

ولو عرض فيه عارض من غيره لصار ذا علاقة مع الغير ، فيسمأن وجوده على تلك الصفة يتعلق بوجوداً ذلك الغير ، ووجوده خاليا عمن تلك الصفة يتعلق بعدم ذلك الغير ،

وهو أما أن يكون متصفا بها أو خاليا عنها ، ويكون في كلتا حالتيه متعلقا . والمتعلق وجود، بعدم غيره معلول . كما أن المتعلق بوجود غيره كذلك ، لانه لا تستغني ذاته عن ذلك العدم ، حتى لو قدر تبدله بالوجود لبطل ذاته ، فتكون ذاته متعلقة بالغير .

وواجب الوجود فليس كذا ، ووجوب وجود الواجب لا يقتضيني تركبه من وجود ووجوب ، فأن الوجوب هو تأكد الوجود وكماليتينه ، والكمالية ليست بزائدة على الشيء في الاعيان .

ولو كان الوجود الذي يقال عليه وعلى غيره ذاتا معصلة في الخارج، لكان أن أقتضت التخصيص به ، فما كان غيره يوصف بالوجود ، ولـزم أن يكون كل موجود واجبا ، وأن لم يقتض التخصيص به ، فتخصصه به ممكن ، فيفتقر الى علة ، وتخصص الوجود العام ( فيه ) ٢٠ ، بأنه لا علة له ، كما أن الوجودات المعلولة تتخصص بموضوعاتها وعللها ، ولو كانت له ماهية ، لكان تعلقه بها ، فكانت سببا لوجوده ، وأيضا لو كان الوجود الواجب بذاته من لوازم ماهيته ، لكان معلولا ( لوحة ٣٥٨ ) لها ، وهذا

<sup>(</sup>۱) أ ووجـــوده ٠

<sup>(</sup>٢) سيقطت مين ١٠



# القصل الرابع

#### مسا ينعست به واجسب الوجسود مسن نعسوت الجسلال والاكسرام

أنتهاء العلل الى واجب الوجود ، وكونه واحدا ، لا يشاركه شميء اخر في وجوب الوجودات ترتقي الخر في وجوب الوجودات ترتقي اليه ، وأنها بأسرها محدثة بالحدوث الذاتي ، أذ لا وجود لها في ذاتها ، بل وجود ذاتها كلها مستفادة منه ٠

فنسبته اليها نسبة ضوء الشمس الى ما سواه ، الذي بسببه يضييء غيره ، وهو مستغن ١١١ عن ذلك النير ، لو كان للضوء قوام بذاته ، ولكنه يغاير وجود الواجب ، بأن الضوء يحتاج الى موضوع .

والرجود الواجبي ليس له موضوع ، وقد عرفت أن الوجود المجرد عن المادة فير معتجب عن ذاته ، فنفسس وجوده أذن معقوليته لذاته . وعقليته لذاته ، فوجوده أذن مقل وعاقل ومعقول • وأذا كان يعقل ذاته فيعقل أيضا لوازم ذاته ، والا ليس يعقل ذاته بالتمام ، فأن العلم التسام بالعلة التامة ، يقتضى العلم بالمعلول •

ولما كانت ذاته علة تامة لمعلوله الاول ، وهو يعلم ذاته علما تاما . وجب أن يكون علمه التام بذاته علة تامة للعلم التام بمعلولة القريب - لانك قد علمت أن علم كل ما يعلم ذاته ، هو نفس ذاته . فيكون علميا تاما بالذات -

<sup>(</sup>۱) في ك ، أ دمستغنيييه ٠

والعلم بالعلة التامة لا يتم من غير العلم بوجه استلزامها لجميب ما يلزمها لذاتها ، وهذا فيستدعي العلم بلوازمها القريبة بالغسرورة ، فهر أذن يعلم جميع ما بعد المعلول الاول ، من حيث وجوبه به ، وإنتهاؤه اليه في سلسلة المعلولات المترتبة ، ويدخل في ذلك سلسلة العوادث ، التي لا أول لها ، من جهة كونها جميعا ممكنة ومعتاجة اليه احتياجا ، تتساوى اليه في جميع احادها .

وكما أنه يدرك ذاته بذاته ، من غير افتقار الى صحورة زائدة ، فكذلك أدراكه لما يصدر عن ذاته ، هو نقش صورة ذلك الصادر عنه ، التي هي حاضرة له ، من غير أنطباع • وعلى مثل هذا يدرك سحسائر معلولاته •

وقد علمت أنه ليس من شرط التعقل ، أنطباع صورة المتعقل فني ذات العاقل على الاطلاق •

وأنما يشترط فيه ذلك ، أذا لم يكن التمقل متجددا(١) ، ولا المدرك حاصرا عند المدرك .

قان البراهان على وجوب حصول صورة المدرك في المدرك ، لم تقسم ألا فيما هو كذلك ، لا غير • بل شرط التعقل مطلقا هو مجرد الحصول ، لا الحصول على نعت الانطباع •

وفاعل الشيء فقد حصل له ذلك الشيء ، لا معالة ، وليس حصوله له بأدون من حصوله لما هو قابل له ، فالواجب يعقل ذاته ، ويعقلل ما سواد . العصوله له ، ضرورة كونه فاعلا له .

وأذا عقلت البواهر المبردة ما هو غير معلول لها ، بحصول صورة فيها ، وجب أن يكون الواجب تعقل تلك البواهر ، مع ما فيها من الصور أذ البعيم حاصل له •

<sup>(</sup>۱) ك دغيسر متحسدد» ٠

ويكون علمه بجميع ذلك على الوجه الذي لا يتغير ، وقد عرفست كيفية أدراك الجزئيات المتغيرة ، على وجه لا يلحقه التغير وقد بان من هذا أن علمه لا يجوز أن يكون أنفعاليا ، كما يستغيد صورة البيت من البيت ، بل علمه أنما هو فعلي ، أذ نفس وجود الاشسياء عنه نفسسس معقوليتها لسه و

وأنت تعلم أن علمه بهذه المعقولات هو بعينه صدورها عنه ، كسا أن علمه بعلمه بذاته ، هو نفس وجوده ر

وهكذا الحال في علمنا بعلمنا يأمر ما ، لان علمنا به ، هو وجوده في أذهائنا •

ولا يصبح أن يقال أن وجوده في أذهاننا يوجد فيه مرة أخرى ، حتى يكون علمنا بعلمنا ، هو هذا الوجود الثاني ، بل وجوده مرة واحدة ، هو علمنا به ، وعلى هذا ، الى أن ينقطع أعتبار المعتبر .

وأذا كان كذلك ، كانت نسبة المعلومات اليه نسبة مسلورة بيت نتصوره فنبين البيت بحسبه ، ألا أنك تعتاج الى أستعمال آلات ، حتلى تتوصل الى بناء البيت ، وهناك يكفي التصور في صدور الفعل عنه ، بلل علمه هو معنى صدور المعلومات عنه .

ولما كان علمه بما سواه ، أنما هو بسبب العلم بأسبابه التي بهما يجب ، فهو أذن يعرف وجوب أمكان الاشياء في ذواتها ، ووجوب وجودها بأسبابها • فعلمه بالامور المكنة على هذا الوجه ، أنما هو يقيني ، ولا يجوز أن يكون ظنيا ألبتة • وأذا كان العي عبارة عن الدراك الفعمال ، فالواجب لذاته حسى •

ومما يدل على علم الواجب وحياته ، أن الانسان أنما علم بنفسه ، لان نفسه مجردة ، وهو ليس غائبا عن نفسه ، حتى يعتاج الى (لوحسة ٣٩٩) حصول مثاله وصورته فيه ، ليعلمه ، بل نفسه حاضرة لنفسه . وذاته غير غائبة عن ذاته ، فكان جالما بنفسه . وقد بين أن علمه بذاته مو نفس ذاته ، غير زائد عليها ، وهــــى ممكنة معتاجة إلى موجد ، فموجدها يجب أن يكون أكمل منها في العلـــم والحياة ، أذ العلم والحياة من الكمالات التي هي غير زائدة على الذات . كما علمت • وكذلك الكلام في موجد الموجد ، إلى أن ينتهي إلى الواجــب الذي له الكمال الاعلى ، فيجب أن يكون علمه وحياته أتم وأكمل من كل علم وحياة في الوجود •

وانت تعلم من كونه عالما بفعله ، ومن كون علمه فعليا ، مع انه لا مكره له على الفعل ، أنه مريد لكل أفعاله ، فأن الكل فائض منه ، غير مناف لذاته ، حتى يكون كارها له •

فهو أذن راض بغيضانه منه ، وليس من شرط المريد كونه بعيست يصح الا يريد ، وهو قادر ، بمعنى أن ما يصدر عنه ، أنما يصلدت بمشيئته ، ولو شاء ألا يفعل لما فعل ، لكن ليس من شرط صدق هسده القضية صدق قولنا : أنه شاء ألا يفعل وما فعل ، لان صدق الشرطيبة لا يتوقف على صدق مقدمها

ولان القادر حال توفر دواعيه على الفعل قادر على الفعل ، لا لانه شاء الا يفعل ولم يفعل ، فأن ذلك لا يصدق ، مع (صدق ) انه شباء وفعل ، بل لانه بحيث لو شاء ألا يفعل لما فعل .

والواجب لذاته ، وأن أستحال في حقه مشيئة آلا يفعل ، لكنه يصدق عليه أنه لو شاء ألا يفعل لما فعل ، فلا جرم كان قادرا ، وهو حكيسم ، بمعنى أنه يعلم الاشياء على ما هي عليه ، تصورا وتصديقا ، وبمعنى أن فعله مرتب محكم جامع لكل ما يحتاج اليه من كمال وزينسة ،

وهو جواد بمعنى أنه أفاض ٢٠٠ الغير والانعام ، من غير غرضير وفائدة ترجع اليه - فأنه أفاض الوجود على الممكنات كلها ، كما ينبضي وعلى ما ينبغي ، بلا غرض ولا منفعة تعود الى ذاته ، بل لان ذاتيه ذات تفيض منه على الخلق كلهم ، كل ما هو لائق بهم -

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ك ٠

<sup>(</sup>۲) نبی ك دانسان» ، ا دانسساد» •

واسم الوجود ١١٠ على غيره مجاز ، وهو المعنى التام لكونه غيسسر متعلق بشيء خارج عنه ، لا في ذاته ، ولا في صفاته المكنة من ذاته ، سواء عرض لها أضافة الى الغير ، أو لم يعرض • وهو الملك العق ، فأن ذات كل شيء من جميع الوجوه هي له ، لان منه أو مما منه وجوده ، ولا يستغنى عنه شيء في شيء ، ولا يفتقر هو الى شيء • وأذ حقيقة الشسيء هي خصوصية وجود، ، فلا حق أذن أحق من ذات واجب الوجود بذاته • ولما كان ما يكون الاعتقاد به صادقا ، يسمى حقا أيضا ، فالواجب حسق بهذا المعنى •

وكل شيء بالقياس الى ذاته باطل وهوا ٢٠ حق • وكنت عرفيت أن اللذيذ هو الكمال ، وذلك بعسب المدرك • فأن كان بعسب الخيال فهسبو الكمال الذي له ، ومبدأ جميسبع ذلك الإدراك • "ذلك الإدراك • "

وواجب الوجود بذاته ، هو الكمال المطلق ، والجمال المعضي ، أذ هو بَريء عن علائق المادة ، وما بالقوة ، ( و ) أنه لان الخير هر ما يتشرقه الكل ، وما يتشرقه الكل هو الوجود ، أو كمال الوجود .

أذ العدم من حيث هو عدم لا يتشوق ، وواجب الوجود هو الخيـــــر المعض ، الذي لا يخالطه شر ، وأذا كان له الجمال المعض والبهاء المعض. فهو في ذاته الخير المطلق ، وتعقل ذاته بأتم تعقل وأشده

وكل كمال فهو معشوق ، فهو أذن يعشق ذاته ، ويبتهج بها ، فهونه أجل مبتهج بذاته ، لانه يدرك ذاته على ما هي عليه من الجمال والبهساء الذي هو مبدأ كل جمال وبهاء ، ومنبع كل حسن ونظام

<sup>(</sup>١) لعلها «الجـود» لان سـياق الكلام عنه •

<sup>(</sup>۲) آ «وبسته» ٠

<sup>(</sup>٤) ك «وهــــو» ٠

<sup>(</sup>٢) سيقطت مين ك ٠

فأن نظرنا الى المدرك فهو أجل الاشياء وأعلاما ، وكذلك أن نظرنا الى المدرك فهو أشرف الادراكات وأتمها ، فهو أنن المدرك ، وأن نظرنا الى الادراك فهو أشرف الادراكات وأتمها ، فهو أذن أقوى مدرك ، لاجل مدرك ، بأنم أدراك ، لما هو عليه من العظمة والجميلال

ولا منايرة بين هذه الثلاث ، بل نفس وجوده هو أدراكه لذاته ، وكونه مدركا ومدركا ، (كما )١١١ هو بمينه وجوده • وقياس أبتهاجه بذاته الى أبتهاجنا بذاتنا ، كتياس كماله الى كمالنا •

وكما أن سرورنا أكمل من سرور البهائم ، لما بيننا من التفاوت في الكمال ، فكذلك تسبة سرور ما هو أشروف منا بكمال ذاته ، الى سرورنا بكمال ذاتنا •

وكذلك حتى ينتهم الامر الى الواجب الاول الذي له الكمال المطابق ·

فيجب أن يكون عنده من المعنى الذي نعبر عن نظيره في حقناً باللذة والطيبة والفرح والسرور ، بجمال ذاته وكمالها ، ما لا يدخل تحت أوصافنا و لا سبيل لنا الى التعبير عن كنهه ، أذ(٢) لا يسدرك كماله كما هو ، ألا هسو .

ولما كان كل خير مؤثرا ، وكان أدراك المؤثر من حيث هو مؤشر حبا له ، وكان العب المفرط ، هو العشق ، صبح أن نطلق على الواجب الله عاشق لذاته ، معشوق لذاته ، ولما كان ( لوحة ٣٦٠ ) شدة العشق وضعفه تابعين ٢٠ لشدة الادراك وخيرية المدرك وضعفهما ، ولم يكن الادراك التام آلا للواجب ، وجب من ذليك آلا تكون اللذة التامة . والابتهاج التام الالة ، وأن يكون عشقه لذاته ، هو العشق الحقيقيي

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين أ

<sup>(</sup>Y) i ee ku

<sup>(</sup>۲) ۱ وتابعـــان، ۱

والمهرق بين العشق والشوق ، أن العشق هو الابتهاج بتصمور حضرة ذات ما هي المشوقة ، والشوق هو العركة الى تتميم هذا الابتهاج أذا كانت الصورة متمثلة من وجه غير متمثلة من اخر .

كما يتفق أن يتمثل في الغيال ولا يكون متمثلة في العس ، فكل مشتاق ، فأنه قد نال شيئا ما ، وفاته شيء ، ولهذا لم يجز أن يصدق على الواجب أنه مشتاق ، وجاز أن يصدق عليه أنه عاشق ، ومحال أن يبتهج الغير بأدراكه ، كما يبتهج هو بأدراك ذاته ،

وتتفاوت المقليات في أدراكه كتفاوتها في وقدوع ظله عليها وتتفاوت لذاتها بأدراكه كتفاوتها في ذلك الإدراك والقرب من ذات المدرك على حسب شدة الإدراك له ، فالمجردات المفارقة تتفاوت فدلي اللذة بحسب تفاوت قربها وبعدها بن الواجب وبهذا تختلف مراتب الموجودات ودرجاتها ، ولا تقدر على فهم شيء من نعوت الواجب لذاته ألا بالمقايسة إلى ما نعرفه من أنفسنا ،

ونعلم من تفاوت ذلك في حقنا بالكمال والنقصان ، أن ما فهمناه من في حق واجب الوجود ، أشرف ( وأعلى ) ١١ مما فهمناه في حسق أنفسنا ، ولا نفهم حقيقة تلك الزيادة ، لان مثل تلك الزيادة ، لا توجد في حقنا .

فكل نعت في الواجب الاول لا نظير له فينا ، ولا سبيل لنا السبى فهمه ألبتة • وهذا القدر الذي قد ذكر من نعوت جلاله ، أنما هو بقدر ما في وسعنا أن نعلمه منه ، لا بقدر ما يستعقه هو لذاته •

<sup>(</sup>۱) سنقطت سن ك ٠



# الفصل الخامس فيستسي

تبييسن كسون صسفات الواجسب لذاته لا توجب كثرة لا بعسب تقوم ذاته ولا بعسب ما يتقرر فيها

أعلم أن الصفات للاشياء على خمسة أقسام :

أحدهما : صفات حقيقية عارية عن الإضافات ، ككون الشسسيء أسسود وأبيض •

وثانيها: صفات حقيقية يلزمها أضافة الى أسر كلي ، ككيرون الانسان قادرا على تحريك أجسام بعال ، فأن أضافته الى هذا الكلي ، هو لزوم أولى ذاتي ، ويدخل فيه : زيد وعمرو وحجر وشجر ، دخولا ثانيا فأنه لا يتعلق بهذه الجزئيات تعلق ما لا بد منه ، ولهذا أو عدم زيييد ، ولم تقع أضافة القوة الى تحريكه . ما ضر ذلك في كونه قادرا عييل التحريك ، لان الامر الكلي الذي به تعلقت الصفة ، لا يمكن تغيره ، بل أنما تتغير الاضافات الخارجة فقط .

وثالثها: صفات حقيقية تلزمها أضافة الى أمر جزئي ، متسل علم الشيء . بأن كذا موجود . ثم يعدم ذلك ، فيصير عالما بأنه معدوم وأن العلم بالكلي لا يكفي في العلم يجزئي جزئمي تعتمه • ألا ترى أن علمنا بكون كل حيوان جسما ، لا نعلم منه كون الانسان جسما ، ما لم يقتسرن اليه علم آخر ، هــز العلم بأن الانسسان حيوان ، فتعلم كل واحدة ١٠١ من المقدمتين بعلم ، ونعلم النتيجة بعلم آخر • وأذا أختلسف حال المعلوم من عدم أو وجود أو غيرهما ، وجب أن تتغير الاضسافة .

۱) فىي ك «واحسىد» •

ورابعها: الإضافات المعضة ، مثل كون الشيء قبل غيره وبعده ١٠ ومثل كونه يمينا ويسارا ، فانك أذا جلست على يمين أنسان ، ثم قام ذلك الانسان ، فجلس في الجانب الاخر منك . فقد ١٠ كنت يمينا له ، ثم صرت الان يسارا له ، فها هنأ لا يقع التغيير في ذاتك ، ولا فسي صفة حقيقية من صفاتك ، يل هذا معض الإضافة ،

وخامسها: ما يرجع الى سلب معض ، ككون زيد فقيرا ، فأنسه أسم أثبات لصفة سلب ، فأن معناه عدم المال ، وقد يتركب بعض هذه الاقسام مع بعض ، وأذ قد تقرر هذا فنقول : وأجب الوجود ، لا يجوز أن يوصف بما هو من قبيل الاقسسام الثلاثة الاول ، لما عرفت مسن أستحالة كونه فأعلا وقابلا لما فعله ، فلا يكون علمه من قبيل علمنسا بالامور المتغيرة ، ولا قدرته من قبيل قدرتنا ،

وأذ لا بد من وصف واجب الوجود بالاوصاف ، التي أوجبنسا أتصافه بها ، فيجب أن تكون غير مؤدية الى تكثير ذاته ، وتلك هيهي الاضافية ، والسلب وما يتركب منهما •

وقد علمت أن علمه بذاته ، هو نفس ذاته ، لا زائد عليها ، وكذا علمه بعنمه بذاته . وهلم جرا ، وعلمت أيضا أن علمه بمعلولاته ليس بزائد عليها ، ولا يحوج الى صغات متقررة في ذاته .

ولما كان كون لوازمه موجودة عنه ، هو بعينه كونها معقولة لمه ، فعلمه هو قدرته و ونعن نقتقر في أيجاد الاشياء كبناء بيت مثلا ، الى عزيمة وأستعمال ألات ، حتى نتوصل بذلك الى بناء البيت وقدرته هي حياته ، فأن العياة التي عندنا تتكمل بأدراك وفعل ، هي التعريك ، ينبعثان عن قوتين ( لوحة ٣٦١ ) مختلفتين و

<sup>(</sup>۱) فــــى ك «وبعــــد» ٠

<sup>(</sup>۲) أ «وقىنىد» ·

وليس العياة منه غير العلم ، وكل ذلك له بذاته • ولو كانــت الصورة المعقولـة التي تحدث فينا ، فتكون سببا للمــنورة الموحدودة المستاعية ، بأن المستاعية ، بأن تكون منها الصورة المستاعية ، بأن تكون صورة ، لكان المعقــول عندنا هو بعينه القدرة ، ولكن ليس كذلك .

لكن يعتاج الى زيادة متجددة منبعثة عن قوة شوقية ، تتحرك منهما معا القوة المحركة ، فتحرك العصب والاعضاء الآلية ، ثم تتحرك الآلات الخارجة ، ثم تتحرك المادة ، فكذلك لم يكن نفس وجود هذه المسورة الممقولة قدرة ولا أرادة ،

وأنت فتتحقق مما عرفته ، أن وأجب الوجود ليست أرادته مغايرة الذات لعلمه الذي هو ذاته ، مع أعتبار سلب ما • وأذا قيل له وأحسد فمعناه : سلب الشريك والنظير ، وسلب الانقسام •

وأذا قيل قديم فمعناه سلب البداية عن وجوده ، وأذا قيل كريسم وجواد ورحيم ، فمعناه أضافته الى أفعال صدرت منه ، وأذا قيل : هجو مبدأ الكل فمعناه الاضافة أيضا ، وأذا قيل : أنه جزء لم يعن ألا كونه مبرأ عن مخالطة ما بالقوة والنقص ، وهذا سلب ، أو كونه مبدأ لكل كمال ونظام ، وهذا أضافة ،

وبالجملة ، فصفات الواجب ، التي هي غير نفس ذاته ، لا بسد وان تكون : أما سلبية ، كقولنا : ليس بجسم ولا جوهر ولا عرض ولا حال ولا محل ، أواضافية كتولنا ؛ ( أنه ) ١١٠ مبدأ وفاعل ، أو مركبة من أضافة وسلب كالاول ، فأنه الذي لا يكون مسبوقا بنيره ، ويكسون سابقا على غيره ، وكالمريد ، فأنه الذي يكون عالما بما يصدر عنه ، ولا يكون ذلك الصادر منافيا له .

<sup>(</sup>۱) سيقطت مين ا

ووصفه بالمبدأية هو أضافة واحدة له ، تصحح جميع الاضافات ووصفه بأنه غير ممكن هو سلب واحد ، يتبعه جميع السلوب و وهذا كما يدخل تحت سلب الجمادية عن الانسان ، سلب العجرية والمدرية عند النسان ، سلب العجرية والمدرية

ولو لم ترجع أضافاته كلها الى أضافة واحدة ، لكانت الإضافات السختلفة توجب أختلاف حيثيات فيه ، فكانت ذاته تتقوم من عدة أشياء ، وليس كذا •

وتتفرع من الاضافيات والسلبيات صفات ، لا سبيل لنا الى حصرها، في عدد مثل : الخالق البارىء المصور القدوس العزيز العبار الرحمسن الرحيم ، اللطيف المؤمن المهيمن ، الى غير ذلك ، منا لا يعصى كثرة .

فأن تكثر السلوب والاضافات ، توجب تكثر أسماء بحسبها ، ولما لم تكن حقيقة الواجب معلومة لنا ، لا جرم ، لم يكن لها عندنا أسسم أسسلا

فأن الاسم أنما يوضع للمعلوم ، فيستعمل مع العالم بذلك الشيء ، الذي وضع ذلك الاسم له ، أذا كان عالما بأنه وضبع لذلك المعنى . هذا ، مع أن كل واحد منا نعلمه ، من الاسماء التي تطلق على الواجب ، فأن مفهرمه مقول على كتبرين :

أما على سبيل الجمع ، وأما على سبيل البدل ، وكل ما كان كذلك لا يكون تمام تلك الذات الممنية ، لان القدر المشترك بينه وبيسن غيره ، ليس تمام هويته ، وألا لكان هو غيره ،

فاؤن كل ما دلت هذه الاسماء عليه ، فليس هو هو فأؤن ليسس له من حيث هو همو أسم عندنا ، ثم أسم كل شيء ، أما أن يدل عليه ، أو على ما يكون خارجسا عنه ، أو على ما يتركب من هذه -

والاول والثاني محالان ، في حق واجب الوجود ، كما عرفسيت وكذا الدال على ما يتركب منهما ، وأما الثالث فيعتمل وجودها سبعة : لانه أما أن تكون صفة حقيقية ، أو أضافية ، أو سلبية ، أو حقيقية مع أضافية ، أو مطبية ، أو مطبية مع حقيقيسة راضافية .

وانسفة الحقيقية مفردة أو مع غيرها ، هي معتنعة في حق الواجب الداته ، والبواقي فغير معتنعة ، ولك أن تعتبرها من نفسك -





### المنشل انسانس نسسسي كيفية فعل واجب الوجود وترتيب المكنفلات عنه

المأدر الاولى عن الواجب اذاته . لا يسكن أن ركزن ألا متسسالا محضا أو أد لر لم يكن كذلك. لكان كما عرفت : أما عرضا أو ديرلسس أو مسررة أو جسما أو نفسا - لا جائز أن يكون عرضا ، لانه لا يغلو : أما أن يكون محله هر الواجب أو غيره ، لكنه قد بأن أن الواجب لا يتقرر نم ذاته مسسفة .

وابينياً ، لوكان البلول الاول عرضه . ككانت البوامر بالسرحا الداد لل ٠ مذه الله ٠ واد عرف المداد ذلك ٠

هم احتياج العبوص الى العرض من احتيام العبان البه م يعيري الدور (الوحة: ١٤٦٢) السعال ما لايه ولآل البيومي، هو الذي يَكُسون معل المعرض على تقدير كون العرض معلولا أول .

ولا فائز ان يَقِون المعلول الاول ، هو الهيولي الجسميّة ، و الآرَّ آذاك العمورة العالة فيما من علولائها ، فكان يلزع أن تَلَوَق كَا بَلَّهُ لِمَا عن عاملة له ، وقد سَجَّى بعلانه

ولانه الهيولي اطعى من باقى الكامت ، الذرك بالتلفات الداكاتات المطراة بود الثان قد موجد الشابير ما هو المسلسون ما ما واثبت حيراس المسلسانة ذات الموجود الزيكون أول المعلولات هو الصاررة الما علمت المطابعة في وجرد المرابعة والشاهرية وجود الهيولي المسلسان الذي الدارة المرابعة المثلثة في وجود الهيولي المسلسان الذي المسلسان المسلسا

ولا جائز أن يكون ذلك هو الجسم ، أذ الواجب لذاته واحد حقيقي فلا يصدر عنه ما فيه تركيب بوجه و الجسم ، فقد تبين أنه مركب من الهيولي والصورة ، فلا يصدر عنه بغير واسطة ، ولأنه لو كان أول معلولات الواجب ، لكان سائرها من العقول والنفوسين والإعراضين والهيولي والصورة ، توجد بتوسيط الجسم ، ويكون الجسم علمة موجدة الله ، وقد أستبان لك فيما مر أمتناع ذلك ،

ولا جائز أن يكون نفسا ، لان الصادر الاول عن الواجب ، يجسب أن يكون علة لجميع الاجسام أن يكون علة لجميع الاجسام وكل ما كان كذلك فلا يكون في فاعليته معتاجا الى الجسم ، وكل ما كان غنيا في فعله عن كل الاجسام لا يكون نفسا

ومن له رتبة الابداع لجسم . لا تقهره علاقة ذلك الجسم ، ولمسا بطلت الاجسام بأسرها . سوى العقل المعض ، ثبت أنه هو الذي يصدر عن واجب الوجود أولا - وهذا العقل الذي هو المعلول الاول : أسا أن يصدر عنه أكثر من واحد ، أو لا يصدر ، فأن لم يصدر عنه ألا واحد فقط . فالصادر عن ذلك الصادر أيضا واحد ، والكلام فيه كالكلام فيي الاول .

وذلك يقتضي ألا يوجد موجودان ألا في سلسلة العلية والمعلوليسة . وهو محال بالضرورة • فتعين أن يكون بعض المعلولات . يصدر عنسه اثنان معا ، فمأ زاد • ولا يمكن أن يكون صدور الكثرة عن ذلك المعلول من حيث هو بسيط ، بل لا بد وأن يعتبر فيه تركيب ما •

وذلك التركيب: أما أن يكون له من: ذاته أو من علته ، أو بعضه له من ذاته وبعضه له من علته ، فأذا ضم ما له من ذاته الى ما له سيبن علته ، حصلت في ذاته كثرة بهذا الاعتبار - والاول والثاني باطبلان . لان ذاته : أن كانت بسيطة أستحال أن تكون مبدأ للكثرة ، من حيث هي كذليك - .

<sup>(</sup>۱) ا «موجـــودة» ·

وأن كأنت مركبة أستحال أن تكون صادرة عن البسيط ، من حيث هو ١٠ بسيط • فبقي الثالث ، وهو أن يكون بعضه الكثرة من ذاته ، وبعضها من علته •

وهذا السجمل هو المتيقن ، وأما تقرير ذلك على وجه التفصيسل فيعتمل وجوها كثيرة : وذاك لان المعلول الاول له هوية مغايرة للواجسسب لا معانة •

ويفهوم كونه صادرا عنه غير يفهوم كونه ذا هوية بنا ، فيصحدر عن الواجب لذاته الوجود ، ويلزمه أنه ذولا) هوية ، وتسمى بالماهية ، وهي تابعة للوجود بن هذا الاعتبار ٠

وأن كان الوجود تابعا لها ، من حيث العقل ، ويتياس الماهيسة وحدها الى الوجود يعقل الايكان ، ويقياسها لا وحدها ، بل بالنظر الى الواجب ، يعقل الوجود بالنير ، وياعتبار أن الوجود الصادر قالسسم بناته ، ليس وجودا لنيرد ، بل لنفسه ، يلزمه أن يكون عاقلا لذاته ، كما قد سبق لك تقرير ،

و بأعتبار ذلك له مع الواجب . يلزمه أن يكون عاقلا للواجب . فهذه · متة أشياء في المقل الاول الصادر عن الواجب ، بعضها حتيتي ، وبعضها أعتبــــاري ·

ولوجوب كون المعلول مشابها للعلة ، ومناسبا لها ، يجب أن يكون الكمال الفائض على المعلول الاول من مبدئه ، أذ هو بالمعورة المسبه عبداً لكائن صوري ، وأن يكون العال الذي له في ذاته بالمادة أشبه مبدأ لكائن مادي ، فيكون بالاعتبار الاول عبداً لجوهر روحاني ، وبالاعتبار الأحد عبداً لجوهر جسمائي .

ولا مائع أن يكون لهذا الآخر أيضا تفصيل الى أمرين ، يصلير باعتبارهما سببا لصورة ومادة جسميين ، فأن الوجود والتعتل بالذات . هي حال له ، من حيث هو بالفعل ، والهوية والامكان حال له من حيست هو بالقوة والفعل أشبه بالصورة ، والقوة أشبه بالمادة .

<sup>(</sup>۱) آ دهسسی، ۲

<sup>(</sup>آ) فیی ك ، أوذا» ·

فتصدر هيرني الذلك وصورته عن المقل الاول باعتبارهمسا . ولاحل كون الما**مية و**الالكان علم**يين** في ذائبهما**(۱۱** وجيد**يين بغير**دما ك**الت البارة عومية بالفرادها** . وجودة بالصورة .

ولامل كرن ( لوبة ٣٤٣ ) المامية متقدمة على الوجود . من صبيه المغل شاخرة عنه ، من حيث الوجود ، كمانت المادة متقدمة على العمورة من حيث فيده .

ولاجل كوين الودود اقرب الى المبدأ في اندرتيب ، كان للصسورة تقلم بالعليق على المادة • فالكل معقول للراجب ، لكن بنه ما صدر عنه بدر واسطة ، وبعوالعقل الاول ، الذي ذاته والمدة . أكن تتبعها كثرة تضافية ليست في أول وجوده داخة فسى سدا قواده - وتلسسك الذات الراددة ، مع دد يتبعها من كهالانها ، يعبر عنها ، بانها معلول أول .

رأن كان المعلول الاول بالحقيقة ، هو بعضها ، لا كلها • ومنت ما صدر عنه براسطة ، أو وسائط ، هي شروط بعدة لوجود ما يتلزهسه في درنية الوجود فانه لا طائع من أن يكون الواحد يلزم عنه واحد ، بم بلزه ذلك الراحد المعلول علم وحال ، أو صفة أو معلول اخر ، همسو واحد أيضا •

أو ينارع عنه أنداته شيء . ويعطاركة اللازم أخل . فيحسل يسهم الملك كرى أخل . فيحسل يسهم الملك كرى أنها الازم أخل المستحدد والمستحدد والمستحدد والمستحدد والمستحدد المستحدد المستحدد والما كونها شروطا وحيكيد المستخد الموال العام الموال العام المحدد الما العام المحدد الما العام المحدد والما والحد المها والحدد والما العام المحدد والمحدد و

ولا تتعبب من كون الامكانات متساوية في كونها أشكانات ، وكمالها الوجويات ، وما يجروا مجراها ، مع كون ما يلزم عن المله بأعتب المدانيا. مثلاً ، فيرما يلزم عن علة الغركا ، باعتبار أشانها .

<sup>(</sup>۱ را باددیهمالیک

<sup>(</sup>۱) سيستطت سيسن د ٠

وكذلك ما يلزم بأعتبار وجوبيهما بغيرهما وتعقيلهما ، وغير ذلك، فأن الامكانات والوجوبات والتعقلات ، وما ينعو نعو هذه ، أنما تقسال على ما هو صادق عليه بالتشكيك ، لا بالتوطؤ • فلا يلزم تساوي لوازمه لر كانت هذه الاشياء عللا مستثلة ، لتلك اللوازم ، فكيف والعق أنها لا تستقل بالايجاد ، بل هي ١٠) شهروط له •

ومن الجائز ألا يصدر باعتبار هذه الاشياء عن المقل الاول شيء غير العقل الثاني ، وكذا عن كل عقل عقل آخر فقط • وعلى هذا الى أن تصدر عن عقل من المقول ، باعتبار ما فيه ، من أمثال هذه الامور ، أو باعتبار مقايسته الى غيره أو مشاركته معه موجسودات أخسرى ، أو موجود ا غر غير العقل •

وهذه الاعتبارات في العقل الاول أنما جعليست مثالا وأنموذجسا وتمهيدا ، لكيفية صدور الكثرة عن الواحد ، لا على وجه أنه لا يمكن أن يكرن ما هر في نفس الامر على خلاف ذلك .

وما في كل فنك كلي لكركب من السيارة من الافلات الكثيرة ، وما في فلك الكراكب الثابتة ، أو أفلاكها من الكواكب ، يدل على أنه يمتنع أن يكون صدورها عن عقل ، هو ثاني الحقول ، أو ثالثها أو رابعها •

أذ لا يعصر فيه من العيثيات . ولا يعسل له من النسب بع غيد، عمل يقي يهذه الكثرة المختلفة أن تكرن حاصلة منه • وما يصدق على الرفعب نذاته من الانسافات والسلوب ، لا يجوز أن يوجب صدور الكثرة عنه • فأن هذه أنما تعقل بعد ثبوت الغير ، فلو جعلت مبدأ لثبوت ذلك النبي ، نكان دورا •

وكون الواجب أو العقل أو النفس يعقل ذاته ، لا يصبح أن يصدر بأعتباره أمن غين ما يحدد عن غيره ، دن الاعتبارات ، أذ ليسمس تعقمل المجردات لذواتها أمرا زائدا على ذواتها ، فأنه لا ماهية لها وراء كونها عاقلة لذاتها •

<sup>(1)</sup> I «-----e»

وتكثر الجهات والاعتبارات معتنع في المبدأ الواجب . لانه واحد من كل جهة ، فلا يشتمل على حيثيات مختلفة واعتبارات متكثرة لما مر ، وغير معتنع في معلولاته ذلك • ولا يجوز أن يكون مبدأ للجسسم ولا المغلس المثل . كما عرفت •

وليس يجوز أن يصدر الجسم السماوي عن آخر العقول ، لان لكل جسم سماوي مبدأ عتليا • ولو انقطمت العقول ، قبل انقطاع السمائيات. لبقى ما تخلف من السمائيات ، غير مستند الى علة ، أذ لا يمكن أسسناده الى جرم سماوي ، ولا إلى ما له تعلق بجسم ألبتة ، من حيث هو كذلك •

فالعقول ليست أقل عددا من الافلاك ، بل من الجائز أن يكــون أكثر منها ، بما لا سبيل لنا ألى حصره •

وقد يحصل من هذا أن واجب الوجود يبدع جوهرا عقليا ، وجرما سماويا ، مع أحتمال أن يكون بينه ، وبين أول الاجرام السماوية عقل واحد أو أكثر ، وكذلك يصدر عن ذلك الجوهر المقلي عقل آخر وقللك الحسيد .

وهكذا حتى تتم الاجرام السماوية ولا ظريق لنا الى معرفية عددها ، ولا معرفة عدد المقول والنفوس ولا بد من الانتهاء الى جوهر عقني لا يلزم عنه جرم سماوي ، ولا يلزم من (لوحة ٣٦٤) كلون كل اختلاف في المعلول ، يجب كونه عن اختالك في الملل ، بأعتبار العيثيات المذكورة في المقل أو غيرها ، أن يكون كل اختلاف في الملل يرجب اختلافا في المعلولات ، ولهذا لم يستسر أن يصدر عن كل عقبال عقل وفلك مما ولو استمر ذلك للزم التسلسل ، الذي عرفت أمتناعه ، ولذات الاجسام غير متناهية ، وقد برهن على أن ذلك معال .

وانما انقطع الفيض عن العقول . لكونها متفاوتة بالكمال والنقص فلا يكون العقل المفيد ، كالعقل المستفيد وجوده منه ، بل كل مطلول هو أنقص من علته •

<sup>(</sup>۱) أ «لجســـم ولا لتُفســـس» ·

وتنتهي المقول في النقص الى عقل لا يصدر عنه عقل • والحال في ذلك كالحال في الانوار المحسوسة ، •أذا كانت نورية بمضها مستفادة من نورية بعض ، الى أن تنتهي في النقص الى نور ، لا يظهر عنه نور آخر •

والتفاوت في الكمال والنقص قد يكون: من جهة الفاعل ، وقسد يكون من جهة القابل ، وقد يكون من جهتيهما مما • فما لا قابل له نتفاوته في ذلك ، يكون بسبب رتبة فاعله ، وكمال الواجب ، لا علمة له ، بل هو الوجود المحض ، الذي لا يشوبه فقر وتقص •

والمقل الاول هو أكمل الممكنات وأشرفها ، وهو فقير في نفسه ، غني بالواجب • ووجود المعلول من العلة ليس بأن ينفصل منها شيء ، فأن الانفصال والاتصال من خواص الاجسام • بل على أنه موجود بها فحسب ، كما هو الحال في أشراق نور الشمس •

ولا يمتنع في بديهة العقل أن يكون المعلول يقبل عن علته ، بعد صدوره عنها ، أعني البعيدة الذاتية هيئة أو هيئات •

وأذا قبل العقل الامر الاول من الواجب هيئة ، فلا يوجيب ذلك ان يكون الواجب متكثرا ، بسيب اعظاء الذات والهيئة ، فأنهما لسم يوجدا عنه ، لمجرد ذاته ، بل أحدهما ، وهو الذات ، هو لذاته فحسب ، والآخر (و)(۱) هو الهيئة لصلوح القابل ، فالمجردات(۲) ، فقد تنمكس الانوار من بعضها على يعض ، كما تنعكس الانوار المحسوسية من الإسام ،

وكل سسافل يقبل من الواجب ، بتوسط ما فوقه رتبة و أذ المجردات لا يعجب بعضها عن بعض ، فأن العجاب من خاصية الاجسسام والابعاد وشواغلها ، وبعشاركة الذوات مع هيئة (٣) الاشعة ، وبعشاركة بعض هذه الاشعة مع بعض تتكثر الموجودات المجردة وغيرها •

ويكون منها ما هي متكافئة في الوجود ، ومنها ما هو في سلسسلة العلية والمعلولية طولا •

<sup>(</sup>١) سيقطت مين ك

<sup>(</sup>۲) ك «والمجـــردات» •

<sup>(</sup>٣) ك دهــــده» ٠

ويحصل بين الاشمة بعضها في بقض ، وبينها وبين غيرها ، سسن المساسبات العجيبة ما يكوي مسبياً للتركيبات العبيبة في العلملولات الروحانية والجسمانية .

ولست الانواع المحفوظة عندنا . ولا الفضائل الله الثالبتة وتعوما . مبنية على الاتفاقات بل لاموال ثابتة في العل

ولو فرض وجود ما مو أشرف منه ، لاستدعى جهة تقتضيه الله هيي أثر في مدالاته عليه الواجب ، وذلك محال ، فيجب أن يعتقد فسسي كسل ما هو غير داخل نحت العركات انفاكية ما هو أهسسوف وأكرم له ، بعد أسكانسسه .

فانكل عا هو خارج عن عالم الاتفاقات ، فلا مانم له عما هسسر كما له الموقع على المراد بالاتفاقي في عما المرضع ما يلعق ماعية ، لا لذا يا ، مما تقتلف به الشفاصيا ، وهذه الماميان المعتمدة أن أحكمت ون حيث هي همي ، لا تمنعها خارجيات دونها ، أذ المنة لا تمتنع بامتناخ معلولهسسا .

وما يتقدم على الحركات بعلية ما ، علا يمتنع بها ، ولا بدأ لا يكون علة - ولا معلولا لها •

<sup>(</sup>۱ ) أ . تقتضــــــي» 🕛

<sup>(</sup>۲) أ «قيسستا» •

وكل ما مو كذلك ، فيجب ألا يتقاعد عن كماله ، فأنه لو تقاعده عنه ، لكان ذلك لنقص في علقه ، لا معالة • ويجب أن تكون هيوالسمي للعالم العنصري لازمة عن بعض المجردات ، ولكون المناصر قابلة للكون والفسار، يعب أن (تكون ١٤) ماهيما مشتركة ، فيجب أن تكون علم مستقلة الملاة واحدة ، لو ٢٢ لاجل أنها مستعدة لقبول جميع الصمسور، فلا تعمل نيها حورة ، دون أخرى ، ألا لمرجع •

وتملك الاسباب المرجعة لا شك أنها حادثة ، فيجب أن تكون علتها أمرا متغيرا ، ومع تغيره متصلا • وهذه صفة الحركة الدورية ، فالمادة مرجودة، لا بواسطة رحدها ، وألا كان يلزم متى عدمت أحدى المسور أنه تعدم المادة ، أذ المادة لا تبقى بلا صورة •

فللصورة شريك في استبقاء المادة ، بأن تتدوال المادة الواحدة ، بتماتب الصور عليها ( لوحة ٣٦٥ ) ، وهذا هو المفارق الذي يفيد السدور -

وأذا تأملت الوجود، وجدته مبتدئا من الإشرف فالاشرف، عسدلي

فالوجود الواجبي . مر الذي له الشرف الاعل الذي لا يتناهسي و المعترل على اكتلافها في الرتبة ، هي أشرت السكنات ، وأشرفها ها العقل الاول ، ثم تملي العقول في الشرف ، النفوس المسائية ، وتلبها مرتبة الهيولي التي للسمانيات ، والتي هي مشتركة بين المناصور .

<sup>(</sup>۱) سقطت مریک. (۲) سقطه تنا مرین ک

ومن ههنا تأخذ فتي الارتقاء الى دورة الكمال ، بعد انحطاطه عنه وذلك على مراتب: أولها : مرتبة الاجسام النوعية البسيطة ، من القلك لاعسلى الى الارض • وبعدها مرتبة العبور الاولى العادثة بعد التركيب على اختلاف درجاتها • وبعدها مرتبة القوى النباتية باسسيرها • ثم مرتبة النفوس العيوانية ١١ ، على اختلافها ، حتى تبلغ النفس الناطقة المنتهية في درجات كمالها ، الى العقل المستفاد المشتمل على صسور الموجودات كما هي أشتمالا إنفعاليا ، كما أشتملت عليها العقول اشتمالا فعليا • فبهذا العقل المستفاد عاد الوجود ، الى مثل ما أبتدا منسه ، وأن كانت معائلة ضعيفة •

والواجب ، كما أنه واجب في ذاته ، فكذلك هو واجب في فاعليته، ولولا ذلك لتوقف تأثيره في معلوله الاول ، على أمر آخر ، يترجم به وجوده عنها ، فيكون ذلك الامر قبل ما فرض أنه معلول أول له ، فمسلا يكون المعلول الاول معلولا أول ، هذا خلف •

ولما كان كل ما عدا الواجب فهو من الواجب ، وجب ألا يتوقف مجموع ما عداد على غيره ، فيجب دوامه بدوامه . لمدم توقفه على أمر منتظلم .

وفي العدم البحت لا يمكن فرضي عدد ، مع أن كل ما يتجيده يعود الكلام فيه ، فيودي ذلك الى حبوادث ، لا أول لها ، فيلا يكسون لمجموع ما عدا الواجب أبتداء زماني ، بل الذي له أبتداء زماني ، هو بعضي معلولاته ، لا كلها ، وكونه يفعل بالارادة ، لا يقدح في دوام فاعليته ، فأن الارادة أو غيرها ، من الصفات ، متى فرضت دائمة ، ولا يترقف نأثير الواجب على غيرها ، فيدوم التأثير بدوامها .

<sup>(</sup>١) سيقطت من هنا حوالي ست لوحات من مخطوط أ

وأن فرضيت الارادة أو أمر آخر ، كقدرة أو وقت أو داع ، أو وال مانع ، أو أي شيء كان حادثا . عاد الكلام فيه ، وأنجر ذلك السي حوادث لا بداية لها .

وبالجملة ، فلا فرق بين الارادة والقدرة ، وغيرهما من الصهفات الممكنة ، وبين سائر الممكنات ، التي لا يتقدم مجموعها غير واجسب الوجود ، وهو دائم ، فيدوم تأثيره • ولا زمان ولا حال فيما يفرض ، قبل جميع الممكنات ، فأن جميع الاحوال والازمنة ، هي من الممكنات ، التي لا يتقدمها ألا واجب الوجود •

وأذا لم يتقدم على جميع الممكنسات ، ألا هو ، فلا يترقف عسلى غيره • ومهما دام ما لا يتوقف الشيء على غيره ، وجب دوام ذلك الشيء على غيره ، وجب دوام ذلك الشيء وكون أحاد العركات وآحاد العوادث ، حادثها ، لا يقتفسي أن يكون مجموعها كذلك ، فأنه لا يلزم أن يعطي الكل حكم كل واحد ، ولا كسسل واحد حكم الكل •

وتوقف العادث اليومي ، على انتضاء ما لا نهاية له ، من العوادث الماضية ، ليس بمعال ، فأن الممتنع من التوقف على الغير ، هو مسسل يكون الشيء متوقفا ، على ما لا يتناهى ، ولم يحسسل بعد والذي لا . . يكون ألا بعد وجود ما لا يتناهى في المستقبل ، لا يصبح وقوعه •

وليس في الماضي حالة كان فيها غير المتناهي الذي يتوقسف عليه حادث ما ، معدوما ، فعصبل بعد ذلك ، وحصبل بعده العادثات اذما من وقت يفرض ، ألا وكان مسبوقا بما لا يتناهى ، ولا يأتي بعده مما يتوقف على حركات ، ألا ويتوقسة على ما يتناهى ، لا على ما لا يتناهى و أي لا يوجد شيء منها ، ألا وهو مسبوق بعوادث غير متناهية ، من جهة الازل ، فهو غيسر ممتنع ، بل ولا يصسح وقوع العوادث ، ألا كذلك وقد عرفت أن ما لا نهاية له ، أنما يمتنع وجوده ، أذا كانست أحاده مترتبة وموجودة معا أ

أما أذا كان وجودها على التعاقب ، كهذه الحرادث فلا ، ولا يمتنع أي بداية العقول وجود مجموع غير متناء ، يكون كل واحد من أحاده : أدنا وأبدي الرجود ، وغير مرتبط بشيء من الأحاد .

فأن بعدوث كل واحد من الأحاد ، يحدث مجموع غير المجمسوع الذي كان قبل حدوث ذلك الواحد ، فأن الاشياء أذا أحدثت ١١ مع شيء يكون المجموع الذي ممه ، غير المجموع الذي دونه ، فيكون كل مجموع غير متناهم الأحاد ، مسبوقا بمجموع آخر ، هو كذلك ، وهذا المجموع أنما هو ( لوحة ٣٦٦ ) مجموع اعتباري ، لا حقيقسي ، وأحاده فغيسس معدودة في نفس الامر ، فأن العدد من الامور الاعتبارية ، التي لا وجود لها بالفعل في الاعيان .

رئيس للذهن عد هذه الأحاد ، فليست بمحصورة في عدد ، وهسي بحيث أو عدما عاد أبد الددر ، ما أنتهى تعديده لها ، بحيث يكون أتياً على الكل • والعالم بأسره حادث بالعدوث الذاتي •

فأن لا أستحقاق وجوده عقلا متقدم على أستحقاق وجوده ، فيان أستحقاق الوجود أمكن من غيره ، وهو مشروط بالاستحقاق من نفسه

وما للشيء من ذاته بتقدم على ما له من غيره ، كما علمت ، فأن لا يكون للعالم وجود متقدم عتسسالا ، على أن يكون له وجود ، فهن أذن حادث حدوثا ذاتيا .

<sup>(</sup>١) فيني الأصل ك « أحسيدته ·

<sup>(</sup>٤) في الأوسيسين لذ وتستمل .

وحال أيدية وجود الواجب كمال أزليته فان كليمها <sup>ال</sup>الازم عن عدم تغيره ولا يصبح أن يكمل وأدب الوجود بغرض والاككسسان مستكمل بعله ، سواد كان الغرض عائدا الى ذاته ، أو الى غيره ، كسا عنست .

والغاية التى هى أحدى العالى. سواء كانت عرضاً أو لم تكن , هي منشية عن معله لمثل ذكت وكن لفعله غاية . الزّا عنى بالغاية ما ينتهي الله الذهل . أو أشوف ما ينتهى اليه الفعل .

وذلك ليس يعلة غائبة لانعله • ولر فعل شيئا لمصلحة شيء آخر : فأن كان الاولى به مصرل الملك المصلحة فهي غرض فعله • وأن لم يكن الاولي به ذلك . ذاماذا اختار ذلك الشعل ، دون غيره •

واذا كان قلّ الغعل اولى بالمخلوج ، فيحسسل قلّ الاولس بالمعلوق ، أو له يكن أولى بالمغالق ، لها فعله ·

واذا كان أول بالنائق نقد توقف كماله على غيره / وار كان اثما فعل ذلك الثمل ، لانه جواد . لكانت فواديته أن لم يعملل ألا بهمسسدا النما ، فقد فعل لتعصيلهما ، ومى أولى به / ويعود المحال .

وأن كانت جواديته حاصلة دون فعله ، فليس قالت أبغاية تجميسان الشاعل فاعلا متسميسور الغاية أولا ، ثم يقعل لاجلها / بل هذا غايسة ، بعنى أنتهاء الفعل إلى مسلحة •

ولو أدرك شيئا ، ثم أوجب ويؤد الحر لايله ، حتى حسل الاولس نذاك النتيء ، وما كمى نغي ذلك انتهاد الفعن اليه لذاته ، فيهنك ا يازم أن يكون واجب الوجود جعله ما هو الاولى لذلك التسيء فاسست للاخر ، فيعود التقسيم فسي أن حصول الاولوية لذلك الشيء : أما أن يكونه اولى بالواجب، أو لا يكون ، ولزم الدعال من كلا التسمين ،

<sup>(</sup>١) في الاصلي كد وكلامل.

ولو فعل المعلول الاول لاجل الثانسي، والثاني لاجل الثالث ، وكذلك الى آخر المعلولات ، لكان ما هو أقصى وأبعد عن واجب الوجود، أشرف من الاقرب اليه ، فأن الغاية القصوى لا تحصل ألا بعد جميع ما يبتني عليه حصولها ، فوجب أن تكون الجسمانيات أشرف من الروحانيات لان كلامنا ههنا ، أنما هو في العلة الغائية ، لا في الغاية التي هي نهاية الغيل .

والملة الغائية وإن كانت منفية عن واجب الوجود ، فليسس بمنفى عنه أنه غاية جميع الموجودات ، فأن جميعها ـ يحسسب ما لها مسسن الكمال ـ طالبة لكمال الواجب لذاته ، ومتشبهة في تحميل ذلك الكمال بحسب ما يتصور في ذاتها ١١ من جهة ما يكون على كمال لائق به ، فهـ غاية الكل ، ولا غاية له ، بل صدرت عنه الموجودات على أكمل ما يمكن، لا يممنى أنه خلقها ناقصة ، ثم كملها بقصد ثان ، بل خلقها منساقة الى كمالها ، لاستثناف تدبير .

ولو أستأنف تدبيرها في الاكمال بقصد ثان ، لكان ذلك هو الفرض المنفى عنه فجميع الغيرات راشب عن كمال الواجب ، على الغير • وأرادة الغير لغير لغير لغير لغير لغير هو من كماله •

وأذا كان الطلب والارادة ذاتيين له ، لم يكن ذاقصا ، بل كان ذلك كالوجود ، فأنه أولى له من العدم ، ولم ينزم من ذلك أنه كامل بغيره ٠

وحصول المطلوب لازم من هذا الكمال الذاتي ، وأولوية الطلب الذاتي كافية في كون الائر الصادر عنه مطلوبا مترجعاً •

والفرق بين فعله ، وفعل الطالب للشميي، الذي أنما يطلبه ، أي تكمل به ، وينجبر نقصانه بسببه ، هو أن المستكمل بفعله يكون كل واحد من الطلب والمطلوب أولى به -

۱۱) ك «دحقها» هكادا

وأما الذي يكون فعله من كماله من غير أن يحصل به كمالا أخر ، فالطلب فقط ، هو الذي يكون أولى به ، دون المعالمرب وليسسس ذلك الطلب زائدا على ذاته ، كما عرفت ، بل هو ذاته ، وأنما تختلف الاسامي بأختلاف الاعتبارات •

ونعن أذا أستقرأنا (لوحة ٣٦٧) الممكنات ، لم نجد شيئا منهما خاليا من وقوع ظل الواجب عليه ، وذلك هو كماله وأن تفاوت ·

ولو خلا عن ذلك الكمال ، لما كان موجودا · وذو الكمال ينسين ع بطبيعته اليه ، أذ هو خيرية هويته ، فلا يزال عاشقا له ، أذا كان حاصلا، ومشتاقا اليه ، أذا كان مفقودا ·

وظاهر أن العي من الموجودات لا ينفك عن العشق ألبتة ، لا في حال حصول كماله ، ولا في حال فقده · وغير العي من الموجبودات ، أن كان نباتا فله بحسب القوة الغاذية شوق الى حصول الغذاء ، عنسد حاجة المادة اليه ، وشوق الى بقائه بعد أستعالته الى طبيعته ، وبحسب القوة المنعية شوق الى تحصيل الزيادة الطبيعية المناسبة ، في أقطار المنتسدي ·

وبحسب القوة المولدة شوق الى تهيئة مبدأ الكائن الذي هو مسن جنسس ما هي فيه • وهذه القوى مهما وجدت لزمتها هذه الطبائسع المشقية ، فأذن هي في طبائعها عاشقة أيضا •

وغير النبات مما ليسس بحي ، أن كان هيولي فمتى عريت عسس صورة ، يادرت الى الاستبدال عنها بمبورة أخرى ، أشفاقا عن ملازسة المدم المطلق .

وأن كان صدورة فهي تلازم موضوعها ، وتنافي مستحميها عنه ، ولا تزال ملازمة لكمالاتها ومواضعها الطبيعية ، أن كانت فيها ، ومتحركة شوقا اليها متى باينتها ، وكذا كل الاعراض ، فأن عشقها ظاهر بالجد في ملازمة الموضوع ، وذلك بين في ملاحتها الاضداد في الاستبداد به ،

والوجه الكمي في جميع ذلك ، أن الهويات غير مكتفية بذاتها في وجود كمالاتها ، أذ كمالات الهويات مستفادة من فيض الكامل بالذات، من غير أن تقصد بالافادة واحدا واحدا من جزئيات الهويات •

فكان من الواجب في العكمة وحسن التدبير ، أن يغرز فيه عشقا كليا حتى يصير بذلك مستحفظا لما نال من فيض الكمالات ، ونازعا الى ملابستها عند فقدانها . ليجري الامر على النظام العكمي •

ولا يجوز مفارقة هذا العشق لشيء من الموجودات ، أذ لو فارقها لاحتاجت الى عشق آخر به يستحفظ هذا العشق عند وجوده ، أشسفاقا من عدمه ، ويسترده عند فواته منعاده لبعده ، ولسار أحد العشسقين معطلا : فلكل شيء من الاشياء كمال يخصه من الواجب ، وعشق أرادي أو طبيعي لذلك الكمال وشوق اليه •

كذلك أذا فارقه ما هو كماله ، ولو لا هذا الشوق ، لما وجـــدت الحركة أصلا لا الارادية والطبيعية ولا القسرية •

وواجب الوجود لا يجوز عليه أن يتحرك لهذا المعنى ، ولما مضى، وهو فلا يحرك جسما مباشرة ، فأن قوته لا يمكن أن تكون متناهية ، فهي أذن غير متناهية .

وأذا كانت كذلك فلو حرك بها جسسما ، لكانت تلك العركة لا يتمسور ما هو أسرع منها ، لكن ذلك معال - لانها لا بد وأن تكسون في زمان ، وكل زمان فهو ينقسم بالفرض ، فيكون قطع المسافة الممنية في نصفه ، أسرع من قطعها في كله ، فلا يكون قطعها في كله أسسرع الحركات ، وفرضت أسرعها ، هذا خلف -

وإذا كانت سرعة الحركة ، بسبب شهدة القوة ، فما لا يتعسبور اشهد من قوته ، لا يتعسور أسرع من الحركة التي تباشرها بكل تلسك القوة ، مع أن الواجب لذاته يمتنع عليه الغير ، فهو ثابت ، والحركة فليست بثابتة .

<sup>(</sup>۱) فـی ك ، ا وقلمــا، •

والثابت من حيث هو ثابت لا يصدر عنه ما ليس بثابت وليسس في الرجود غير الواجب وآثاره وإذا أضييف أثر الى غيره فعلي التجوز: أما الى الحيوانات فلكونها محل الاثر بداعية وقدرة مخلوقيين فيها وفهى مختارة مع كونها مسخرة و

وأذا قد عرفت أن كل ما لا يجب لا يوجد ، فالافعال الارادية مسن الحيوان ، هو مجبور عليها لا محالبة ، وأن كانت مسادرة بارادتسه وأختياره ، فهو مختار في جبره ومجبور في أختياره .



# الفصل السابع فــــــي ــة واجــب الوجـود

## عنايسة واجسب الوجبود بمغلوقاته ورحمتسه لهم وحكمته في أيجادهم

قد أتضح لك مما سلف بيانه : أن واجب الوجود لا يفعل لغرض(١) ; وأن الملل العالية لا تفعل فعلا لاجل السافل ، ولا سبيل الى أنكار الآثار المجيبة في تكون العالم ، وأجزاء السماوات ، وأجزاء العيوان والنبات ، مما لا يصدر ذلك أتفاقا ، وعلى سبيل الجزاف \*

فيجب أن تعلم أنه كيف يمكن أن يصدر هذا النظام المشهدا والممقول عن علله المالية ، وليس ذلك ألا لان الاول تعالى عالم لذاته ، يما عليه الوجود في نظام الخير وعلة لذاته للخير والكمال ، بحسب الامكان ، وراض به على النحو الذي عرفته ، فيمقل نظام الخير على الوجه الابلغ في الامكان ، فيفيض عنه ما يعقله نظاماً وخيراً على الوجه الابلغ الذي يمقله فيضانا ، على أتم تأدية الى النظام ، بقدر ما يمكن ، وذلك مو المناية التي للباريء بمخلوقاته

وتحقيق هذا أن ذات الواجب لما كانت هي الكمال المطلق ، كمان وجود الموجودات الصادرة عنه ، على أتم نظام ( لوحة ٣٦٨ ) وأحسسن ترتيسب .

<sup>(</sup>۱) ذهب أصحاب التفسير الديني أو الميتافيزيقي ، الى القول بسان المناية الالهية تقود العالم نحو غاية لا يعلمها ألا الله ، لان العلم في حد ذاته لا يبحث في العلل الاولى ، وأنما يكتفي بالبحث مسن الاسباب القريبة ، راجع د · معمود قاسم : المنطق العديسست ص ٥٥٦ ·

وانت أذا أردت أحكام أمر ، ثم طلبت التظام في أيجاد شيء ، فأنك تتصور أولا نظاما ،ثم تسوق اليه الامور ،فيكون بالعقيقة مصدر تلك الامور ، هو النظام المتصلور • فأذا كان الفاعل هو النظام المطلق والكمال المعض ، فمن الواجب أن تكون الامور الموجودة عنه ، بعيث لا مزيد عليها في الاحكام والنظام • فلهذا لا يصح صدورها على نظام اخر ، فأن جميم النظام يكون دونه •

ولما لم يزيد علم الواجب بداته على ذاته ، ولا علمه بمعلولات.... على وجود تلك المعلولات ، فلا يمكن تقدم علمه بلوازمه عليها -

ولو تقدم علمه بمعلوله على لزومه عنه ، لما كانت ذاته مفيدة للوازم بمجردها • بل هي مع العلم بالمبدأ الاول ، لا تزيد عنايته ملى ذاته ، وعلى عدم غيبته عن ذاته ولوازمها •

ومتى قيل: أن عنايته زائدة على ذاته ، فكذلك أنما تصدق بنسوع من الاعتبار لا بالحقيقة وكذا أذا قيل علمه هو سبب وجود الاشسياء عنه وأذا كانت المقول لازمة عن الغير المطلق ومن مقتضاه ، وكانت الافلاك صادرة عنه أيضا ، ومتشبهة في حركاتها به ، وكانت الامسور التي تحت الافلاك نظامها يتعلق بعركات الافلاك ، التي هي أفضلل العركات ، فيجب أن يكون هذا النظام الموجود في عالم الطبيعة أيضا ، على أتم ما يمكن أن يكون وأفضله ، ولا نظام أتم منه ، وأنه ليس فسي الموجودات أمر بالاتفاق ، بل كله أما طبيعي بحسب ذاته ، كحركسة العجر الى أسفل ، وأما طبيعي بالقياس الى الكل ، وأن لم يكن طبيعيا بالقياس الى الكل ، وأن لم يكن طبيعيا بالقياس الى القياس الى ذاته ،

ومن اعتبر آثار العناية في جملة العالم وفي أجزائه ، لوجد منها ما يقتضي منه آخر العبب • وعلى أنه لا سبيل للانسان الى معرفة جميع ذلك ، في أحوال نفسه وبدنه ، فضلا عن معرفته فيما عداه من جمسل العالم وتفاصيله •

ولو فكر الانسان في منافع أغضائه ، ووضعها ، وترتيبها ، وسا فيها من القوى ، وسريان آثارها في البدن ، وحفظ الشخص والنسوع بها ، لرأي من ذلك ما تبهره عجائبه ، وكان يظهر له كونه عاجزا عسست الاحاطة به ، أو الاطلاع على أكثره ، وأذا كان عجزه عن حال نفسسته وبدونه هذا المجز ، فكيف لا يمجز عن الاطلاع على جميع عجائب ما في مالم الكون والفساد ، وعالم الافلاك ، الذي لا يحيط علما بوجود أكثره ، فضلا عما فيه من دقائق العكمة ولطائف العناية ،

وقد رأيت أن أذكر جملة من أثار عناية الباريء بمخلوقاته ، ليكون كالانموذج لباقيها • فمن ذلك حال أعضاء العيوان ، لا سيما الانسان ، نأن الباريء جل ثناؤه قدر بلطف حكمته أن جمل المظام دعائم أبسدان العيوانات وعمدها •

ولما أحتاج العيوان الى العركة في وقت دون وقت وأن يتعسرك جزء من بدنه دون جزء ، لم يجعل ما في بدنه عظما واحدا ، بل جمسل فيه عظاما كثرة مشكلة بالاشكال الموافقة ، كما يراد منها

ووصل ما يعتاج أن يتعرك في بعض الاحوال معا . وفي بعضها فرادي بالربط الثابتة من أحد طرفي العظم المتصلة بالطرف الأخس و وجمل لاجد طرفي العظمين زوائد . وفي الاخر نقرا موافقة لدخول هذه الزوائد فيها و فصار للاعضاء من أجل المقاصل ، أن يتعرك منها بعض دون يعض ، ومن أجل الربط الواصلة بين العظام أن تتعرك معا يعظم واحد و وجعل الدماغ عنصر الحس والحركة الارادية ، وأنبت منسه اعصابا تنصل بالاعضاء ، فتعطيها ضروب الحس والحركة

ولما كان أسافل البدن ، وما بعد عن الدماغ ، يعتاج أيضا السي حس وحركة أرادية ، أخرج من أسفل القحف شيئا من الدماغ ، هسسو النخاع ، وحصنه لشرفه بحرز الظهر ، كما حصن الدماغ بالقحف ، حتى سار الدماغ بسنزلة عين وينبوع للحس والحركة ، والنخاع بمنزلة نهر عظيم تجري منه ، والاهصاب النابعة من النعاع بمنوّلة جداول تأخذ من ذلك النهر ، قالدماغ معدن الحواس الباطنة ، ويتبوع الحواس الظاهرة والحركة الارادية ،

والقلب هو معدن الروح والحرارة الغريزية ، ومنه يكتسب سائر البدن بواسطة الشرايين • ولما كان القلب محتاجا لبقائه على طباهمه الى نسيم هو أبرد منه ، ليخرج ما قد سخن في تجاويفه من الهواء سخوثة مفرطة ، خلق له آلات النفس ، كالصدر والرئة ، وجمل بينها وبينن القلب دوصل ومجاري» ينفذ منها ما يستنشق من الهواء •

وجعل الكبد أصيلا ومولدا للاخلاط ، ووصل منه المروق بالاعصاب ليستي كل عضر ، ويوزع الدم وما يصحبه من سائر الاخلاط عليها ، بقدر حاجتها اليه ، فيكون بذلك بقاء ما يبقى بحاله ، ونسو ما ينمسى منها .

ولما كان ما يغتدي به ليس يستحيل عن آخره ، بل يبقى منسسه فضل غير صالح للغذائية ، لو بقى في البدن لاورث ضروبا من الاسقام ، أعد لدفع ذلك الفضل وأخراجه ( لوحة ٣٦٩ ) آلات ومنافذ :

ولما ركبت جثة الحيوان من أجسسام متعللة غير دائمة البقساء والثبات ، لم يمكن أن يبقى الشخص الواحد دائما • فهيئات آلات التناسل لبتاء نرعه بحاله •

والاقعال في الحيوان ثلاثة : طبيعية وحيوانية ونفسسانية ٠ والطبيعة منها ما يكون به بقاء الشخص ، ومنها ما يكون به بقاء النوع ٠

والاعضاء والآلات التي أعدت للافعال الغلبيمية التي يكون بهسا بقاء الشخص الانساني، وما يجري مجراء هي : القم واللسان والاسسنان والمسريء والمعدة والامعاء والماساريقا والكبد والاوردة المتقرعة من المرق النابت من مجذبها في جميع البدن والسرارة والطحال والكليتان ومجازيهما والمثانة ومجازي البول والصناق والعراق والاعضاء والآلات

التي أعدت للافعال الطبيعية التي بها يكون بقاء النوع الانساني ونعسوه هي الانثيان وأوعية المنى ومجاريه من الذكور والاناث والذكر والرحم وعنقه والثديان •

فالكبد هو رئيس آلات الغذاء ، والمعدة أعدت لهضم الطعسام . لتصيره كيلوسا بمعاونة ما يطيف بها من الاعضاء • والاسنان ، لتصفير أجزاء الطمام وطعنه بمعرنة اللسان لها على ذلك بتقليبه •

والمعى الدقاق والماساريقا ، لنفوذ عصارة الكيلوس وصحفوه للكبد • والمرارة ، لتنقية الدم المنطبخ في الكبد ، من فضل المحرة الصفراء • والكليتان ، لتنقيته من فضل المرة السوداء • والكليتان ، لتنقيته من المائية المحتاج اليها ، بسبب نفوذ الغذاء في مسالك الكبد الضيقة ، المستغتى عنها بعد ذلك •

والاوردة المتفرعة من المرق الاجوف ، لاتصال الدم الى سيائر الاعضاء الاخر والمثانة والمعى الغلاط ، لتبول الفضلتين : الرطبة المائية التي تصير في المثانة بولا ، واليابسة الارضية ، التي تصير في المعى برازا ، وينفضان عن البدن ، من مجريبهما بمعونة من عضيل البدن بالعصر عليها ، وجعل اندفاع ما فضل من المرارة الى قمر المعدة والمعى ، ليكسح بجذبه ما يجتمع فيها من فضول الهضوم ، فيدفع عنها بذلك أذبة تراكمها و أجتماعه فيها ،

<sup>(</sup>۱) فسني الاصبيل معسي» •

وما فضل عن الطحال الى قم المعدة ، ليسده بقيضه ويدغدغيه بعموضته ، فيفتق بذلك الشهوة للطعام وينبهها ، وعضل المقعدة وعنق المثانة ، ليضبطها الى وقت الارادة • والمنفاق وما ينبع(۱) منه مين أغشية آلات الغذاء والمذاق ، وضلوع الخلف لوقاية هذه الاعضياء وحفظها من كثرة الإفات الواردة عليها من الغارج •

والانثيان هما العضو الرئيس في الات التناسل ، والرحم ، لتوليد الجنين ، والثديان لتربيته بأعداد اللبن الذي هو غذاؤه ·

والقلب ، هو العضو الرئيس في آلات الحياة ، بل هو الرئيسيس المطلق ، لانه ينبوع الحار الغريزي ، الذي به تكون حياة سائل الاعضاء. أعني : أغتداءها ونعوها وأستعدادها لقبول الحس والحركة الارادية وما يحيط به من الاغشية وأضلاع الصدر ، لعفظه ووقايتسسه

والشيرايين النابئة منه ، لتؤدي العار الغريبيري ، وتوزعه على سيائر الاعضياء • والعجاب وعضل الصدر والرئة ، لتورد عليه بالانبساط هواء باردا .

والعجاب وعضل الصدر والرئة ، لتورد عليه بالانبساط هواء باردا . يعدل التهاب حرارته واشتعالها ، ويخرج عنه بانقباضها البخار الدخاني المؤدي له •

والرئة مع ذلك تعد له من الهواء ما يتراوح به أذا أضطره سبب لامساك النفس ، كالغوص في الماء ونتن الهواء والتمسيويت الطويسل واللهاة ، لتكبس برد الهواء ، لئلا يفرغ الرئة فجأة ، ويرد ما يخالطه من الغبار ونحوه عنها .

والدماغ ، هو العضو الرئيس في الآلات النفسانية ، لانه أصلل القوى العاسة والمتعركة بالارادة ، لوقايته من أذى صلابة العظلام المطيفة به ، وتلك العظام وما يطيف بها تقيه من أذى كثير من الواردات عليه من خارج .

<sup>(</sup>١) فيسي الاصبيل دينيسوه ٠

والام الرقيقة من أميه مع وقايتها له تربط المروق السسساكنة والشاربة الصائرة اليه ، لتوصل اليه الغذاء • والحار الغريزي يحفظ أوضاعها ، بانتساخها فيها •

والنخاع كخليفة ووزيره ، فيما ينبت منه من الاعصاب الواصلة الى الاعضاء البعيدة (لرحة ٢٧٠) منه ، لما يخشى من فساد حالها ، بطول المسافة ، بين تلك الاعضاء وبينه ، لو كانت منه نفسه ، دون واسطة ، ولما تدعو اليه الحاجة ، من زيادة صلابتها عما ينبت منه من الاعضاب النابتة منه ومن النخاع ، ليؤدي عنه نفسه ، وبواسطة النخاع ، قوى الاحساس الظاهرة ، والتحريك الارادي الى سائر الاعضاء المعدة لتبولها .

وآلات العواس الغمس الظاهرة ، لتؤدي اليه آثار محسوساتها وصورها ، فتجتمع في العس المشترك ، وترتسم في التغيل بعد غيبتها عن العواس ، وتتصرف فيها القوة الفكرية ، وتتطرق منها الى معرفة أمور أخرى من أمور الصناعات والملوم ، وتحفظها بالقوة الحافظة •

وثقب العظام الشبيهة بالمصافي ، التي بينه وبين المنغرين ، لشم الهواء ودفع فضوله الغليظة الارضية ، وأعضاء البدن : أما كبار كالعينين واليدين ، وأما ضغار كالظفر من اليد والغشاء الملتحم مسن المينين .

قالكبار أعدت لقمل قمل من أقمال الحيوان ، كالعينين للابصار . واليدين للامساك -

والصغار هي أجزاء عضو عضو من أعضائه الكبار ، وجعلت عسلى ما هي عليه بالطبع من الهيئات والمقادير والاحوال والاوضاع · وقوام الجوهر من أجل فعل المضيو التي هي أجزاؤه ، وكلها مترافدة ، لاستتمام ذلك الفعل . كطبقات العين ورطوباتها وسيسائر أجزائها • فأن منها ما يكون به الابصار ، كالرطوبة الجليدية ، ومنها ما يجود به الابصار ، وتكمل فضيلته ، كالعشي العيني • ومنها ما يحفظ هذه ويوقيها ، كالغشاء الملتحم • ومنها ما له فوائد أخرى يطول شيارحها •

وفي هيئات الاهضاء وأوضاعها حكم عجيبة ، لو ذكرتها لطبيال الكتاب ، وكذلك في أوضاع الافعال وقواها واعتبر وضييع الكيف والاصابع وكون الابهام في غير سعتها ، وتفاوت الاربع غيره في الطول وترتيبها في صف واحد ، أذ بهذا الترتيب صلحت اليد للقيض والاعطاء فأن بسطها كانت له طبقا ، يضع عليه ما يريد ، وأن جمعها كانت آلة للضرب ، وأن ضعها ضما غير تام كانت مغرفة له ، وأن بسطها وضعم أصابعها كانت مجرفة له .

ثم خلق الاطافر على رؤسها زينة للانامل ، وعمادا لها من وراثها ، وليلتقط بها الاشياء الصغار التي لا تتناولها الانامل ، وليحك بها بدنه عند الحاجة ، أذ لا يقوم أحد مقامه في حك بدنه

وكذا هيئة الاستان ، وكون الثنايا والرباعيات تماس ويلاقسي بعضها بعضا في حالة العشس على الاسسياء ، بجذب الفك الى قدام ، ورجوعها الى مكانها عند المضغ والطعن - وكون أصول الاضراس أكثر من سائر الاستان ، بعشب شدة عملها ودوامه ، وما في العلو منها أصوله آكثر ، لتعلقه -

ثم أنظر كيف يتحفظ النذاء الرطب واليابس في المهدة ، الى حين الهضامة الهضم المتعلق بالمعدة ، فأذا تم ذلك الانهضام ، أنفتح البواب الذي في أسغل المعدة ، فيخرج ما فيها الى المعن •

وقد خلق أعضاء كل حيوان ، بحسب ما يوافق طباعه ، كالمخاليب والاتابيب للمفترس ، وآلات السباحة للسابح الذي مسكنه المام ، وعلى هذا سائرها ·

وكل ذلك من نطقة داخل الرحم • وهذا الذي قد ذكرته هو قطسيرة من بحر منافع الاعضسياء ، وما فيها . وفي افعالها من عجائب العكم • ونعم الله تعالى خارجة عن حصرتا وأحصائنا •

وليس ذلك مخصوصا بالحيوان الكبير والمتوسط ، بل العيوانات الصغار أيضا كالنمل والبعوض ، فإن فيها من آثار عناية الباريء عبر وجل ، في خلقتها والهامها مصالعها ، ما لا يكاد أن يغفل عنه ألا البليد -

أنظر الى خرطوم البقة ، كيف يجذب به الدم من البشرة ، لغذائها ، وكيف قد ألهمت أن تغيمه في الجلد واللحم ، وتممن به الدم الموافــــق لها • وكيف قد خلق فيه مع لينه قوة يتمكن بها من الغوص في البشسرة الحامية • وأنظر الى المنكبوت وتسديته ما يصاد به الذباب بالحيلسة اللطيغة والالهام العجيب •

ومن أثار العناية في النبات ، ما يرى من عرقه الناشب في الارض ، لاجتذاب الماء من أعماقها ، مغلوطا بما يجري عليه وينجذب منه ، من لطائف الارض ، في أنجذابه وسيلانه ، حتى يصير غذاء له ، ثم يحمله الى الساق الواحد ، الذي يصير كأرض فوق الارض ، بل يصير واسطة بين النبات وبين الارض ، حتى نقل مواضع الثمر من الشجر عن الارض الى الجو الذي يلقاه فيه الهواء المنضج الملطف ، ثم تتفرق الاغصان في الجهات ، حتى لا تتزاجم الثمار وتكثر ، بقدر كثرة المادة ، التي تحملها الساق من تلك العروق ، من تلك المياه الغائرة ، فعرقها ناشب فسي الارض ، لاخذ المادة الجسمائية ، وفرعها صاعد (لوحة ٢٧١) في الجو الاستمداد القوى الروحانية ، فيعيش هذا بامداد هذا ، وهذا بأمداد ذاك الستمداد القوى الروحانية ، فيعيش هذا بامداد هذا ، وهذا بأمداد ذاك .

أحدهما بالروح. الهوائية النارية ، والآخر بالمادة المائية الارضية، ويجتمع لهما معا بذلك قبول القوى الفعالة السماوية ، حتى نرى النخلة تموت بقطع القلب الذي هو الرأس الاعلى ، وتجف العروق الناشبة في الارض السغلى مع بقاء المادة عندها ، كما يموت القلب بانقط ....اع العروق السمدة أيضا •

هذا ، ولا يعرف أحدهما مصلعته بالآخر ، وكذلك ترى الاشغاص للانواع مسخرة في الايلاد باستثمار النبات ، وأستنتاج الحيوانات ، مسن غير أن يعرف من المسخر وقد سخر ، وكذلك أيضا باللذة الموجودة في حركة الجماع للذكر في الاعطاء ، وللانثى في القبول ، وقد أودع فسي النبات منافع كثيرة وطبائع غريبة وخواصسان عجيبة ظاهرة في بسدن الانسان ، وفي غيره ، يعرف بعض ذلك من كتب الطب وغيرها ،

ولما كان النبات غير متنفس كان منكوس الرأس ، وهو أصلله الذي في الارض ، وأذا قطع بطلت قواه -

والعيوان غير الناطق لما كان أتم منه ، كان رأسه من التنكس الى التوسط ، ولكنه ما أستقام .

والانسان لما فضل عليهما صار رأسه الى السماء وأنتصبت قامته ٠ فهو لا يعطى الاشياء من الكمالات ألا بحسب ما يلائمها ٠

ومن العناية تصريف الرياح وسوق السعب بها ، الى المواضيح النائية عن مواضيع أرتقائها • ونزول الغيب الذي ينتفع به النسات والعيوان

وأذا أعتبرت سانر حوادث الجو وما يتكون في الارض وتعتها ، لم تجد، خاليا من حكمة بالغة ونفع عظيم · وكذلك أذا نظرت الى البحار وعظمها ، وما يتكون منها -

ومن عناية الباريء ـ جلت عظمته ـ أن المادة لما أمتنع قبولها لمسورتين معا ، وكان الجود الالهي تقتضيا لتكميلها بأخراج ما منهـ بالقوة من قبول المسور . الى الفعل ، قدر بلطيف حكمته زمانا غيـ منقطع في الطرفين تخرج فيه تلك الامور من القوة الى الفعل واحد بعد واحد ، فتصير المسور في جميع ذلك الزمان موجودة في موادها ، والمادة كاملة بها .

ولما لم يكن لتجدد الفيض بد من تجدد أمر ما(١) ، وجدت أشخاص علوية دائرة لاغراض علوية يتبعها أستعداد غير متناه، أن ، ينضسم الى فاعل غير متناهي القبول ، فلا يزال الخيسر راشحا أزلا وأبدا .

ويحصل الفيض على كل قابل بعسب استعداده و ومما اقتضيته العناية الالهية ، أن جملت الاجرام النيرة من السمائيات متحركة غييس ثابتة ، ولو ثبتت كل ما يسدوم مقابلتها له ، ولم يلعق أثرها غيره ولو كانت الافلاك كلها نيسرة ، لاحرقت بالشعاع ما دونها ، ولو عريت كلها عن النور ، لعمت الطلمة كل ما في عالم الكون والفساد •

ولم تحركت السماويات حركة واحدة للازمت دائرة ، ولم يصل أثر الشعاع الى نواحيها ، فالحكمة الربانية أوجبت أن يكون لها حركة سريعة ، وحركة أخرى أبطأ منها ، أو حركات أخرى كذلك لكل فلك من الافلاك التي نمرفها .

وبالعركة التي هي أبطأ تميل الاجرام النيرة الى جانبي الجنسوب

<sup>(</sup>۱) من هنا تبدأ لوحة رقم ١٥٤ من النصف الشمال من مخطوط أيصد أنقطاع يقرب من ست لوحات

<sup>(</sup>۲) فـــی ك «متناهــــی» ۰

والشمال ، ولو لا هذا اليميل لتشابهت قصول السِنة في العر والبـــرد دائماً ، في جميع المواضع من الارض •

وما من كوكب من الكواكب إلا ولله تعالى حكم كبيرة في خلقه . ثم في متداره وشكله ولونه ووضعه من غيرها الله وقس ذلك باعضاء بدنك ، أذ ما من جزء ألا وقيه حكمة بل حكم كثيرة .

وأمر السماء أعظم ، بل لا نسبة لعالم الارض الى عالم السماء ، لا في كبر جسمه ولا في كثرة معانيه ، وعجائب السموات والارض يطول الكلام في أستقصاً ما نعرفه منها ، فكيف ما لا نعرفه ؟! ، هذا مسم أن القدر الذي تعرفه منها هو من القلة والحقارة بالقياس الى ما نجهله ، بحيث لا نسبة لاحدهما الى الآخر يعتد بها .

واعتبر في ذلك بنسبة بدنك الى عالم المناصر ، ونسبة العنصريات الى البرم المحيط بكل الاجرام ، ونسبة جرم الكل الى نفسي الكل ، ونسبتها الى عالم العقول ، لا سيما الفقل الاول منها .

وأنظر كيف نسبة ذلك أجمع الى جناب والكبرياء» ، أعني : القيوم الواجب لذاته ، وكل ما هو أدون من هذه فهو منطو في قهر الاعلى منه ،

فالاجسام العنصرية منطوية في قهر الاجسام السمائية ، وجميسع الاجسام منطوية في قهر النقوس المنطوية في قهر المقول ، والجميسسع منطو في قهر التيوم الواجب الوجود •

والكل متلاش في جبروته وعظمته ، بشمول من جهة حكمته ، عنايته

بنظام واحد حكمي ، يربط بعضه ببعض ، وينقسم في ( اقسامه ويتجزأ في ) ١٠ أجزائه على وفق أنقسامها ، وتجزئها ، كليا في الكلي ، وجنسيا في الاجناس ، ونوعيا في الانواع وأنواع الانواع ، ( لوحة ٢٧٢ ) حتى أنتهى الى الاصناف والاشخاص وأجزاء الاجزاء حتى ١٠ ينتهي فسي الدقة الى ما يعجزنا معشر البشر معرفته ، كما جل ، الى ( أن ) ١٠ بهرتنا عظمت .

ومن هذا الارتباط العكمي في أجزاء العالم ، استدللنا على وحدة صائعه ومديره ، الذي يسوق المباديء الى غاياتها ، والاواثل الى نهاياتها ويجمع بينها على وجه يستبقى بعضها يبعض ، وينتقع جزء منها بآخر

فأن خالق النظام في أقمال الانواع ، هو واجد للانواع الكشيرة والجامع في ذلك بين الافعال السماوية والارضية ، هو واحد في السماء والارض

فذلك الواحد هو مدير الكل ، وهو معلم المعلمين باسرهم ، ومسدد أفعال الفاعلين جميعهم ، لا اله غيره ، وما في العالم من النظام والاتقان يدل على الاخير في الامكان ألا ويتعلق به علم الخالق الواحد ، وأرادته وقود، تقتضى أيجاده (أولا) عنه -

ولا شيء في الامكان ألا ويتعلق به علمه ، ورحمته تقتضي دفعة ، فلو أمكن وجود عوالم كثيرة ، لكانت كلها من خلقه ، ولا يمكن وجود أله أخر ، وألا لزم التمانع والتعارض ، الممتنعين ، وهذا مما تثبت به وحدائية الصانع ( تعالى ) د ، ولو أمكن أكثر من واجب واحد ، فكيمت وذلك غير ممكن على ما سبق بيانه ،

<sup>(</sup>۱) سيتطت مين ك ٠

<sup>(</sup>۲) ك «و» ·

<sup>(</sup>٣) ســقملت مـــن ١٠

<sup>(</sup>٤) سيقطت سين ١٠

أه) ســـقطت مــــن أ

نتائسيج البعست.

وقد بنبق في مباحث النفس وفيرها ، ذكر كثير مما يستدل به على عناية البارىء ، جلت عظمته \*

ولا يمكن نسبة هذه العناية والمكمة الى واسطة ، من غير أن تنسب اليه ، فأن مرجد الاثر المحكم ابلغ في الاحكام من أثره ، ولا يد مسسل الأنتهاء الى للموجد المدين علمه ، الكامل قدرته ، البائعة حكمته ، وهسسل الاله تعالى .

والشر الذي في العالم لا يقدح في عناية الواجب، وأن كان داخلا في القضاء الألهي و فأن من الأحوال ما لا علة مستقلة لها ولا هسسي بجمل جاعل مغاير لفاعل الساهيات التي تنسب تلك الأحوال اليها فأنه من المعلوم أن الماهيات الممكنة ليس لها في ذواتها ، وفي كونها ممكنة سبب، ولا في حاجتها إلى علة لرجودها سبب . ولا لكون المتضادين متمانعين في الوجود علة . ولا لقسور الممكن عن الوجود الواجب لذاته أو نقصانه عن رتبته علة ، وكذا كون المنار معرقة ، وكون القطن قابلا لان يحترق بها ، فأن كل ذلك من مقومات الماهيات ، وطبيعة الامكان ، أو من لوازمها و

ومثله كون أعدى غايات بعض الموجودات مفررة ببعض أخر منها، أو مفسدة لها - كما أن غاية القوة الغضبية مفررة بالمقل ، وأن كنست - عيرا ، بحسب نلك القوة -

وقد عرفت كيفيه لزوم الصروريات للغايات ، فكل ما وجوده على كماله الاقصى ، وليس فيه ما بانقوة ، فلا يلعقه شر ، فان الشر هلو عدم وجود ، أو عدم كمال وجود ، فليسلس هو أمرا وجودياً ، بل هلو عدمللي .

ولو كان وجوديا لكان أما شرا لنفسه أو لغيره ، فأن كان لعيره : ذاما لانه يعدم ذلك الغير ، أو بعض كمالاته ، أو لا لانه يعدم ذلك ، فإن أعدم فليس الشر ألا عدم ذلك الشيء ، أو ما هو كمال له ، وأن لم يعدم، فلا يتصرر أن يكون شرا ، لما فرض أنه شراله ، لانا نعلم أن ما لا يخل بذات شيء ، ولا بوجود كمال أشيء كيف كان ، فأن وجرد، لا يستفسر به ذلك الشيء .

وأن كان شرا لنفسه فهو باطل أيضاً ، لان وجرد الشيء لا يقتضي عدم نفسه ، ولا عدم شيء منا يكمله ، ولو أقتضى ذلك لكان الشر هسو ذلك العدم لا هو ، على أن أقتضاء ذلك غير معقول .

فأن الاشياء طالبة بطباعها لكمالاتها ، لا مقتضية لعدمها من حيث هي كمالات -

وأذا بطل على تقدير وجوده أن يكون شرا لغيره أو لذاته ، فليس بشر أصلا ، فلو كان موجودا لما كان شرا ، فهو أذن عدمي منبعه الامكان والعدم لا غير ، لانه لا يعرض الالحا بالقوة ، وما بالقرة فلا ينفك عن الامكان والعدم ، من حيث هو بالقوة ،

وما هو شر بالقياس الى بعض الامور ، فلنيس يخلو من خير ، يعلم ذلك من لزومه عن النبيد المطلق ؛ فالخير مقتضي بالدات ، والشسس مقتضى بالعرض ، وليس أذا كان شيء بالتياس الى أمر شرا ، فهو شرفي نظام ألكل ، ولا شر بالقياس إلى الكل ؛

والشخص وأن كان بالنسبة إلى شخص اخر ناتمنا ، فهو في ذاتمه كامل ، وكذلك النوع إذا كان ناقصا بالتياس إلى نوع أجر ، والظلم وأن كان شرا فهو بانفياس إلى القرء النضية خير ، وليس يمكن تبرئة هسند الغيرات وأمثالها عن الشرور ، فأن الغير المبرأ عن الشر ، وأن وجب في الوجود المطلق فلا يجب في وجود وجود ، فقد أوجد ما أمكسن أن يوجد ، غير خال من الشر .

ولو لم يوجد هذا الثاني ، لكان الشر أعظم ، فأن وجود هذا النمط. لا يخلو من خير ، وأنما الشر الذي فيه بحسب العدم الذي يتخلله ، فلو كأن كله ممدوما . لكان أولى بأن يكون شرا . ولو وجدت الامور كلها بريئة من الشر ( لوحة ٣٧٣) . وعسلى حالة واحدة وصفة واحدة . لكانت الماهيات واحدة ، ولم يكن نقصانها عن مرتبة « الاول » ــ تعالى ــ متفاوتا ، وكما أن ماهيات الانواع تتفاوت في ذلك ، فكذلك ماهيات الاشخاص التي تعت الانواع .

والنوع المفسد للانسان مثلا ، هو في ذاته كامل ، وأنما يهدم من الشر من يظن خلق العالم ، أنما هو لاجل الانسان ، لا غير ، وليسلس كلله ا

ولما وجب وصول بعض الاجسام الكائنة الفاسدة ، الى بعضيي ، حتى يحصل المزاج ، لزم أن يفسد بعضها بعضا ، وذلك كوصول النار الى ثوب أنسان ، فتحرقه ، فمن المحال أن تكون النار نارا والثوب ثوبا .

وهذا النظام الفاصل هذا النظام ، ثم يصل اليه ، فلا يعتـــرق · ومعال الا يكون للنار وصول الى الثوب ، تعت هذه العركات التي هــــي أفضل أنواع العركات ·

فمثل هذا الشر بالضرورة ، من لوازم المناية ، ويمتنع أن يكون مقتصى جميع العركات واحدا ، بل مقتضي كل حركة غير مقتضسي الاخرى ، فيكون مقتضى واحدة موافقا ، ومقتضى الاخرى غير موافق فلهذا وجب أن تكون الامور المنسوبة الى الشر موجودة ، في هذا النظام وكله حكمة وخير

ولما لم يكن في وجود الانسان ، من وجود قواه المتضادة ، ولسم يمكن تمادلها ، حتى لا يغلب أحدها الآخر ، والا كانت الاشخاص واحدة، وجب من ذلك أن تتأدى أحوال بعض الناس ، الى أن يقع لهم عقد ضار في المعاد وفي الحق ، أو فرط شهوة أو غضب ضارين لذلك الانسان ولغير، .

ولا تجد شيئًا مما يقال له شر من الافعال ، ألا وهو كمال أسسببه الفاعل ، وعسى أنه شر بقياس القابل أو بقياس فاعل أخر يمنع عسن فعله في تلك المادة .

والشر الذي سببه النقصان والقصور ۱۱۰ واقع في العبلة ، فليسس ذلك بالحقيقة خيرا بالقياس الى شيء ، وليس هو ، لان فاعلا فعله ، بل لان الفاعل لم يفعله ، فلا ينسب الى الواجب ألا بالعرض •

وأما الشرور المتصلة بالغيرات فأقلبة • ولا يوجد ما كله شمر . ولا ما يغلب شره ، أو يكون الغير والشر فيه متساويين ١٠٠٠

ولا يوجد الشر ألا في عالم الكون والفساد ، لاجل التضاد الضروري ولو كان عالم الكون والفساد كله شرا ، لكان شيئا قليلا ، غير معتد به ، بالنسبة الى كل الوجود ، فكيف والسلامة فيه غالبة ! أذ لا توجد هسند الشرور ألا في حق العيوانات ، وهي أقل ما في الارض ، والذي لا يسلم منها . فأنه في أكثر أحواله يسلم .

وأنما يستضر في بعض الاحوال ، وفي بعض الصفات ، لا فسمي الكل -

والمرض والألم، وأن كانا كثرين ، إلا أن الصعة والسلامة أكثر، ، فالخير غالب والشر نادر .

وكما أن حال الابدان على أقسام ثلاثة ، بالغة في الكمال ، ومتوسطة على مراتب مختلفة ، وشديدة النزول ، فكذلك أحوال النفوس فسسي الإفسسرة -

ولا شك أن المتوسط · غالب ، والطرفان نادران · وأذا أضيست - الى الوسط ، الطرف الفاضل ، صار لاهل النجاة غلبة وأفرة ·

ومراتب المناسس في الأخسرة ، كمراتبهم في الدنيسا ، ومراتب: السمادات والشسقاوات كثيرة ·

والملكات الرديئة والهيئات المزعجة ، هي بنفسها المرجبة للالم .

<sup>(</sup>۱) فسى ك ، أ «وقصيــور» •

آ (۲) فسنى ك مىتسىساويان» 🗠

كيما يوجب المنهم السرض، لا لسنقم من خارج ، يؤثر الاذي · ورحمـــة الله وسعت كل شيء ·

ومن علم أن مدير الدنيا والاخسرة واحد ، وأنه غضور رحبتم ، أغليف بعباده ، متعطف عليهم ، وتأمل ما أنعم به على الانسان من : سحة البدن ، وسلامة الاعضاء ، ثم بعثه ١٠ الانبياء ، لهدايته ، ثم خلسسيق الاطعمة والاشرية والادوية ، لاجله ، وما ألهمه من التدبيرات المتجعة ، والدعرات المستجابة ، أوجب له ذلك التأمل ، وثوقا تاما ، وغمانينسة ( تامة ) ١٠ الى سعة رحمة الله تعالى ، في الآخرة ٠

فأسألك اللهم! : أن تجملني من أهلها ، وأن تنفعني بما علمتني ، وأن تجمله يوم القيامة ، حجة لي . لا علي ، وأن تغفر لي خطبئتي يسرم الدين ، وأن تعصبني بنور هدايتك ، من ورطات المضلين ، وأن تبلغني درجات الصادقين المخلصسين ، وتوفقني بجودك لما أكون به في دار الخلود من الأمنين ، وبسمادة الابد من القائرين ، وتدخلني في زمسرة عبادك الصالحين ، برحمتك يا أرحم الراحمين ! ، ويا أكرم الاكرمين .

والحمد لله رب العالمين ، وصلواته على ملائكته المقربين ، والبياك وأرنباله ، أجمعين •

(( تم الكتاب بعدد الله تعالمي ))

<sup>(</sup>۱) آ دینشست» ۰

<sup>(</sup>۲) ســــقطت مـــن ك ٠

حمداً لله تعالى وشكراً له على توفيقه لنا :

وبعــد:

فها نعن قد أنتهينا من هذا البعث في جانبيه الدراسي والتعقيقسي وأن لنا أن نستعرض في أيجاز وتركيل خلاصة النتائج والنقاط التسي التهى اليها الباحث ، لما للشعث وحمعا للمتذ في وتقويما للكاتسب والكتساب •

وتطبيقا لدنهج أبن كمونة نفسه ونزعته التنظيمية ، وميله السي التعديد والتقسيم ، رأينا أن تغطي النتائج سائر الجوانب التي عرضناها في الدراسسة ، أو عرضست في الكتاب تيسسيرا للمراجعة والمقارنة والاستيماب ، وهذه النتائج هي على النحو المقرر فيما يلي :

### أولا: شخصية أبن كمونة:

تفيد هذه الدراسية ويسياعد هذا الاخراج لكتاب ابن كمونية «الجديد في العكمة» \_ في بلورة شخصية هذا المفكر ، الذي كسيان تاريخه بطمورا • فقد أستطمنا أن نعرر أسمه ، وأنه : «سعد بن منصور بن سيعد بن الحسين بن هبة الله بن كمونية الاسرائيلي» ، ويلقيب بدعز الدولة» - كما صححنا تاريخ وفاته بأنه كان عام ١٨٣ ه ، بمكس ما شاع من أنه توفي عام ١٧٦ ه .

وقد ظهر من المعطرط الذي حققنا؛ أن أبن كمونة عاش ببغسماد ، كما نبين لنا من الفضادر التاريخية أنه توفى «بالحلة» ، وأنه كان على صلة ببعض الولاة ، ومنهم هدولة شاه بن الامير الكبير سيف الدولسسة سنجر المساحبي» الذي التمسس من أبن كمونسة تأليف « الجديد في الحكمة ،

كذلك تبين من هذه الدراسة أن أبن كمونة كان بهوديا وأن وردت الشارات مقتضية تشيير الى أسلامه وتوبته قبل موته ، وربما كانت هسد. الإشارات من رضع أناس أرادوا النب عنه ، وقد تكون أضافة متأخرة ،

لذلك لا تستطيع الجزم بهذا ، وتبين أنه صاحب مواهب متعددة ، في الحكمة والفنطق والادب والكيمياء وغيرها وليس هذا غريبا علماء علماء تلك العمور السالفة ، أذ توجد لدينا أمثلة عدة من أصلحاب السواهب وذوي العقول التركيبية اليوسوعية ، غير أبن كمونة ، مسل أشال أبن سينا وأبن رشد والغزالي والجاحظ .

وقد أتضح لنا من خلال تعقيق هذا المغطوط والجديد في الحكمة ، أن أبن كمونة عالم مطلع أطلاعا كبيرا ، على الفكر الفلسفي لدى سابقيه ومماصريه ، وأنه تمثل هذا الفكر وهضمه وأنتقع به في تأليفه .

وقد ألمحنا خلال الدراسة الى أن كتاب والجديد في الحكمة» لم يكن هو الكتاب الوحيد الذي الفه أبن كمونة ، بل أن له بعض الشروح على «الاشارات والتنبيهات» لابن سينا ، وعلى والتلويعات»للسهروردي كذلك فأن له كتابا محققا منشورا في «كاليفورنيا» ، وهو وتنقيل الابعاث للملل الثلاث» ، والذي وجدنا بعض قضاياه في والنبوة» مطابقة لم تقريبا للخاطس من الباب الخامس فلسمي مغطوط والجديد في الحكمة» وقد قمنا هناك ببعض المقارنات التلي تثبت صعة ما نذهب اليه في هذا المقام

وقد رأينا من خلال المخطوط مدى ما يتعلى به أبن كمونة ، من سمات أنسانية ودينية ، تتجلى في تأكيده على الايمان بالله تعالى وباليوم الأخر ، وعلى عمل الصالحات ، فذلك هو غاية الكمال الانساني ، بسلما يجعل المرء يفوز بالسعادة السرمدية ، وينجو من الشسقاء الاخروي وبذلك يؤكد أبن كمونة أن الغلسفة ظهير للدين لا عدو ما دامت ملتزمة للحق ومبنية على البرهان

ومن ثم يؤكد على تعلم وعلم العكمة» الذي يجعل الانسان قادرا على الايسان الاصيل دون تقليد أعمى . ففي هذا كمال للنفس الانسائية ، على حسب الطاقة البشسسرية ، وبذلك يتجنب الانسسان الوجوه الظنيسة والتقليدية ،

ويرى هذا الفيلسوف ، أنه لا عذر لمن أنصرف عن تحصيل هذه الحكمة ، أو قعد عن تمهيد قواعدها وأصولها • كما لا يعد من أهـــل " المقل من يكذب أهل الحكمة والتنزيل ، دون دليل أو مستند • وهـــذه محاولة من أبن كمونة لتأكيد مبدأ التوفيق بين الدين والفلسفة •

وينهج أبن كمونة في تأليفه نهجا يشغل نفسه ، بأيراد المسائل الخالية من اليقين ، أو تلك التي لا يجدي تحقيقها بطائل • ومن هنال فهو يركز على كل ما ينتقع به العلم بالله تمالى وتوحيده وتنزيهه وصائب مخلوقاته ، التي تدل عى كبريائه وعظمته مسبحاته •

وقد أحتم هذا المفكر أيضا ، بذكر ما ينتفع به ، أثبات الملائكة ، والنفوس ومدركاتها ، وبقائها بعد فناء البدن ، وفي أبدية هذه النفوسس وتزكيتها • كما ألقى الضوء على خصائص النبوة والولاية • وبذلسك أستطاع أن يجمع الفكر الذي يعصم من الضلال ، ويسعد الانسسان في الأخسرة •

وأبن كمونة \_ باعتباره أنسانا \_ لا ينسى تقصيره ، ولا يتكب ر بعمله على الدارسين ، لكنه أيضا يجل كتابه عن أن تتناوله أيدي الجهال، أذ ليس يعرف قدره ألا المحقق ، الذي أطال النظر والبحث في كتب الاوائل • وكأنه يتمثل العظمة المشهورة والقول السائر ، الذي تزعم بعضه المصادر نسبته الى تبينا أو الى السيد المسيح عليهما صلاة اللب وسلامه «لا تعطوا الحكمة غير أهلها فتظلموها ، ولا تمنعوها أهله.....ا

وأذا كان أبن كمونة قد يرهن على سعة أطلاع ودقة فكر وشمعول دراية . فأن ذلك كله لم يصرفه عن اللجوء إلى الله والضراعة اليه في أن يحيطه بالسداد ويشمله بالتوفيق ، وفي أيجاز ، نجد النغمة الدينية سارية في كثير من التضايا الفلسفية التي عرضها أو عرض لها أ

ثانيا: مغطوط العديد في الحكمة:

حاولنا ضبط عنوان المخطوط بأنه «الجديد في العكمة» نظرا لورود كلمة «الجديد» في النسسخة ألام وهي الاقدم، أما دفي العكمسيسة، فتسد أضفناها لورودها في المصادر التاريخية •

ومن حسن العظ أن كتاب والجديد في الحكمة، ثابت النسبة البي كمونة ، وذلك في جميع المصادر التاريخية التي تعرضت لنسبته البي مؤلفه ، كما هو وارد في أرشاد القاصد ، وكشف الظانون ، وهديسسية المارفين ، ومعجم المؤلفين ، ويروكلمان -

هذا الى جانب أننا نجد كتسيرا من النصيوس الخاصة بالنبيوة والولاية مضمنة في كتابه «تنقيح الابحاث في الملل الثلاث» ، بما يتفق في أغلب الاحيان لفظا ومعنى ، مع «الجديد في العكمة» ويحمل نفنيس الروح التي تعهدها في هذا الفيلسوف ، وقد تجلى في الهوامش والتعليقات لكتاب «الجديد في العكمة» م

وقد أستطعنا الحصول على نسبختين لهذا المخطوط: الاولسى كويريلى وقد جعلناها هي الاصل لانها هي الاقدم، والثانية نسخة أحمد الثالث، وهي أحدث من الاولى وتنقص عنها حوالي ست لوحات لكن النسختين حقيقة قد تعاونتا على أيضاح المخطوط، بما أخرجه أخراجا سليما على هذه الصورة التي رأيناها في التحقيق .

ومن معيزات هذا المغطوط ، أنه جميل التقسيم ، لان صاحبه قد قرأ وهضم موضوعه ، ولذا تمكن من الاحاطة به والسيطرة على جوانبه وقد قسمه إلى سبعة أبواب لكل باب سبعة فصول ، مع توضيح عنوان كل باب وكل فصل ، على الوجه الاكمل •

ومن خلال التعقيق يتضع ما قمنا به مما تطلبه الكتاب من أعدال علمية • أذ أقتضى العنف والاثبات لبعض الكلمات . كما تطلب تصحيح بعض الاخطاء النعوية والصرفية والاملائية • كذلك لم نقصر في وضع علامات الترقيم للمخطوط كله ، لانه كان خلوا منها • وتطلب أيدراد

النص في أسلم صورة مستطاعة أضافة بعض التعليقات والشروح كمسا يتجلى ذلك في الهوامش المبثوثة مع المعطوط ·

وكان الهدق من تأليف هذا الكتاب ، هو تغرير قضايا العكميسة التي ترشد الانسان نعو والسعادة، ، ومن هنا فقد تناول بالعديث كسل ما يوجه المرد نعو هذو والسعادة، من الايمان بالله تعالى ، ومن عمسل السالعات • كما أقتصر على أمهات المسائل وأصولها ، لكي ينال المرد الثمرة من أقرب طريق •

ولم يدع الكتاب أنه حل جميع المشكلات التي عرضت بالنسبسة للانسان • وهذه صفة محمودة تتفق مع المنهج القويم الذي يشير الى أنه من الغير للفلسفة أن تثير المشاكل ، دون أن تدعي القدرة على حلها حلا كاملا ، فتلك مبالغة غير مقبولة •

#### تأليا : ميزان الفكر :

أن ميزان الفكر لدى هذا الفيلسوف «أبن كمرنة» هو «علم المنطق»، كما يتضع من كتابه «البديد في العكمة» • ومن هنا فقد أولى «المنطق» عناية كبيرة ، أذ أن كل مسائل كتابه يشيع فيها القوانين والقضايا المنطقية • فلا عجب أن يجمل المنطق آلة النظر ، والقانون الذي يعلم به صحيح الفكر وفاسده •

ولا تقل أهمية المنطق عن أهمية العروض الى الشعر والايقاع الى الالحان - غير أنه أذا كان العروض والايقاع يستغنى عنهما كثير مسن البشر بالفطرة ، فأن المنطق لا يستطيع الاستغناء عنه أحد ، ألا من كان مؤيدا بعناية ربائية من نبى أو رسول أو ولى -

وتطلعنا هذه الدراسة على أن «الفكر» هو توجه الذهن نعو العباديء التي تجري من الذكر دورى الدادة • أما الهيئة الحاصلة من ترتيبها فهي تجري مجرى المصورة • ولا يد في صلاح الفكر وتأديته الى المطلوب مسن صلاحها ، على أن فكر أبن كمونة هنا

يغتلف عما يراه المناطقة الوضيسيعيون ، من عدم التفريق بين المادة والصورة، أذ يرون أرتداد الفكر الى معطيات حسية •

ومما يعلم هنا لدى أبن كمونة ، أن المباديء لما تصورية وأمسا تصديقية ، ذلك أن حضور الشيء في الذهن هو نفس الادراك ، ويسمى «تصورا» أما ما يلحته لخوقا يجعله معتملا للتصديق أو التكذيب ، فيسمى «تصديقا» ، وهو ليس ألا حكما بمتصور على متصور على أن ليس هناك ما يطلب في العلوم غير هذين ، فقد انعصر المعلوم فيسي معلوميهما ، والمجهول في مجهوليهما ، وينبغي أن يعلم كذلك ، أن الفكر الموصل الى التصدور هو : «القول الشارح» ، والفكر الموصل الى التصديق هو «العجة» •

ويشير أبن كمونة في هذا المقام ، الى وجوب أنعصار جهد المنطقي هنا ، في النظر في مباديء كل من القولين ، وتاليفهما على الوجه الكلمي القانوني ، دون التفات الى المواد المخصوصة بالمطالب الجزئية ، وهسذا لا يعفي المنطقي من النظر في الالفاظ ، من حيث هو معلم للمنطق او معلم للمنطق . أو معلم للمنطق في المنطق في النظر في الالفاظ ، ذلك لوجود علاقة وضعية بين اللفظ والمعنى ،

ومما يستفاد من البحث هنا ، أن المنطق تذكير وتنبيه ، وعلمسم متسق لا يقع فيه غلط ، فما يستنبط بالفكر من المنطق ، هو غني عسن منطق آخر • وتجنبا للمحال باكتساب مجهول بمجهول ، فلا بد من انتهاء المباديء الى تصورات وتصديقات بدهية ، فلا تصديق ألا على تصورين فصاعدا •

ومن هذا يبدو تأثر ذلك الفيلسوف واضعا بالمنطق الارسسطي وأغيره ، فقد كانت الفلسفة اليونانية ذائعة بين العرب في ذلك الوقت ، وتأثر بها العديد منهم ، كما يتضع من فكر أبن سينا والفارابي وأخوان الصفاء وغيرهم \*

ومن ثمرات البحث المنطقي اطلاع القاريء هنا ، على ما يسمدى دلالة المطابقة ، وهو ما فيه مدلول اللفظ الذي دلالته وضعية على الممنى الذي وضع له ، من أجل وضعه له ، مثل دلالة البيت على مجموع البحران والسقف ، وأن كان مدلوله جزءا مما وضع له فهي دلالة تضمن ، مشمل دلالة البيت على المجدار ، وأن كان خارجا عنه فهي دلالة التزام ، مشمل دلالة الستفع لى المحائط ،

وربما دل اللفظ الواحد على المعنى الواحد العاصم في أفسراد كثيرين ، على السوية ، بالتواطؤ ، كدلالة العيوان على جزئياته ، فاذا لم تكن هناك سوية فهو بالتشكيك ، كدلالة الموجود على الجوهر والعرض وربما دلت الالفاظ الكثيرة على المعنى الواحمد بالترادف كالاسمد والغضنفر ، وعلى المعاني الكثيرة بالتباين ، كالارض والسماء.

وتلاحظ أن أبن كمونة دائما يربط عناصر المنطق بالانسان وأحواله ويضرب كثيرا من الامثلة المخاصة بالانسان أذ يرى أن المسؤل عنه بما هو ، أن كان حقيقة واحدة كالانسان ، فالجواب مجموع ذاتياتها ، كالحيوان الناطق وأن كان فوق واحدة فأن اختلفت حقائقها كالانسان والفرس ، فمجموع الذاتيات المشتركة بينها كالحيوان وحده ، وهو جنس كل منها ، وهي الانواع بالاضافة اليه وأن أتفقت حقائقها كزيد وخالد ، اللذين أختلفا بالعدد لا غير ، فبالحقيقة المشتركة حالتي الشركة والخصوصية ، كالانسان ، وهو نوع حقيقي لتلك الكشرة ، ومناه مختلف عن معنى النوع الاضافي .

وقد تتصاعد الاجناس الى ما لا جنس فوقه ، وهو العالى و دجنس الاجناس، كذلك تتنازل الانواع الإضافية الى ما ليس تحته الا الاصناف والاشخاص ، ويطلق عليه «نوع الانواع» • والمتوسطات أجناس لمسا تعتها وأنواع أيضا لما فوقها ، كما أن خصوصية كل نوع هي فصسله المقوم له ، كالناطق للانسسان • وبذلك تكون المحمولات المفسردة

خمسة هي : الجنس والنوع الحقيقي والنصل والنعامة والعرض العام . لانها أما ذاتية وأما عرضية •

رمن النتائج المنطقية في هذا المجال ، أن التصيير التام هير الاحاطة بكنه حقيقة المتصور ، والتصور الناقص هو تعييره عما عداء دون أحاطة ، وأن كل قول شارح يوصل الى التصور التام فهر حدد تام، ومن الضروري أن يكون مشتملا على ذاتيات المعدود كلها ، فيتركب من جنسه وفصله ، لان الجنس يتضمن جميع الذاتيات المشتركة ، والفصل يتضمن جميع الذاتيات المميزة .

على أن أتحاد الشيء في الخارج يتم بأتحاد كل أجزائه ، وعليه فأن أيجاد، في الذي هو تصوره ، لا يتم دون أيجاد جميد ذانيات فيه • ولا يتم العدد متى لم يكن كل واخد من ذانيات المحدود متصورا بالتصور النام •

وهناك ما يوصل الى تصور ناقص ، وهو المحد الناقص ، لما فيه من الاخلال بيعض الذاتيات ، كتعريف الانسان بأنه جسم ناطق ، ومن ذلك الرسم التام ، وهو الذي يميز الشيء عن جميع ما عداه ، والرسم الناقص ، وهو ما يميز الشيء عن بعض ما عداه .

دعن محاولة استقصاء الخواصيس واللزازم ، ينبري العقل هنا ، فيطلب لها جامعا هو الذات ، ويستغني حينات عن الجاس ، وعليه ذانه لا تمام لقول شارح إلا بما يخص المعرف .

ومن الواجب أن تكون التواص والاعراض المرقة للشيء مبيضة له • وليس من شرط كونها معرفة أن يعلم اختصاصها بالشسبيء ، لان الملم بالاختصاص يتوقف على العلم بما هو مختص وبما هو مختص به • فلو أتغذ هذا الاختصاص معرفا له كان دورا •

ومن ثمرات المنطق هنا الوقوف على معرفة القضايا • فقد يكون

القول تقليديا مثل: العيوان ناطق، وهو في قوة مفرد كالانسان وقد يكون جزئيا، وهو ما يعرض له لذاته أن يكون صادقا أو كاذبا ويمكن الانتفاع بالجزئي في الانتفاع بالجزئي في تركيب العجج، وتسمى «قضية»، ولا بد فيها من معكوم ومعكوم به، أيجابا أو سلبا و

ويجب الاحتراز هنا عن : التمني والترجي والنهي والقسم والنداء والتعجب والاسستقهام ، لان هذا كله خاص بالمحاورات دون العلموم . وينتقع بها في الخطابة والشعر وغيرهما •

وأن مادة القضية هي الموضوع والمحمول ، وما يربط أحدهممسا بالأخر هو صورتها ، وقد يحذف لدلالة القرينة عليه بالممنى ، فالاحكام وقيودها لا تقف عند حد معين •

ومما يسج التسلم به منطقيا ، أن كل قضية ، يلزم من صدقها كذب نقيضها ، كما يلزم من كذبها صدق هذا النقيض • فالتناقض بين قضيتين ، هو أختلافهما بالايجاب والسلب لا غير ، أي أتحادهما فلمي الجزاين ، على جهة تقتضى أن يكون أحدهما صادقا والآخر كاذبا •

وأن أختلاف القضيتين في الكيف دون الكم ، يجعلهما متضادتين ، لجواز أجتماعهما على الكذب في مادة الامكان دون الصدق • وتدخمل سجزئياتهما نعت التضاد ، لجواز أجتماعهما على الصدق في تلك المادة ، درن الكذب •

وقد أستعرض هذا المفكر ، جميع القضايا بأنواعها ولوازمها عكسها ، بتقسيم دقيق وتفريع شامل ، حيث أنه يعتبر القضايا أساسا لفلسفته ، ولا سيما في «الجديد في العكمة» •

وأذا كانت القضايا ذات لوازم عند أنضمام بعضها الى بعض ، فأن العمدة منها هو القياس ، ومن القياس ما هو بسيط ، وهو قول مؤلف من قضيتين يستلزمان لذاتهما قولا مغايرا لهما ، له نسبة مخصوصة الى

أجزاء ذلك القول · ولا يسمى قياسا ألا ما أستلزم قولا يوضع أولا ، ثم يقاس به أجزاء القياس ·

وقد تؤلف مقدمات ينتج بعضها نتيجة ، يلزم من تاليفها مع مقدمة أخرى نتيجة أخرى ، الى أن تنتهي الى المطلوب ، وتسمى قياسا مركبا . موصول النتائج أو مقصولها

ومن منافع المنطق هنا ما يسمى «الصنائع الخمس» وهي : البرهان والجدل والخطابة والشمر والمغالطة • كما أن اليقينيات التي يتألسف منها البرهان سبعة مباديء هي : الأوليات ، والمحسوسات ، والوجدانيات، والمجربات ، والمتواترات ، وفطريات القياس ، والحدسيات • كل هنذا قد شرحه أبن كمونة وفصله ومثل له على خير وجه •

ويضيف هذا الفيلسوف هنا ، انه بالرغم من وجوب هذه الضوابط في الفكر ، لكن الفطرة السليمة يجب أن تكون هي الركيزة في هذا الميدان لان كثيرا من مباحث المنطق ، أنما قصد به رياضية الغواطر لا غير ، ويقاس عليه ما سواه ٠

ومعا سبق عرضه يتضح أن هذا المفكر ، قد سار على نفس الدرب والمنهج في تبني المنطق الصوري الارسسطي ، مثل أبن سينا على وجه الخصوص .

رابعا: ما وراء الطبيعة:

#### (١) الالوهيـــة:

ومن نتائج هذه الدراسة القاء الضوء الكاشف على ما حاوله أبسن كمونة من أثبات واجب الوجود سبحانه وتعالى • فأنه لو لم يكن فسسي الوجود موجود واجب الوجود ، لكانت العقائق والماهيات الموجودة كلها ممكنة الوجود ، فتفتقر الى وجود علة ، ولذا وجب أنتهاؤها الى علة غير عملولة ، وهي واجب الوجود •

وهناك أيضا أدلة الامكان والاحتياج والثبات ، وكلها معتاجة ألى خالق يودعها الاشياء • وهكذا برهن هذا الفيلسوف على أثبات وجسود الله تعالى . بطرق عقلية تستند ألى الكائنات المكنة • وهذا الاستدلال قد سبقه أليه ، أبن سينا وعرف بين الفلاسفة بدليل الواجب والممكن ، لكن أبن كمونة يزيده أيضاحا ، ويمنحه تفصيلا يضفى عليه قوة جديدة •

ويتضع من هذه الدراسة أن واجب الوجود دواحد» فلا يقال عسيلي كثرة - وكل ما هو واجب الوجود لذاته ، فأن توعه لا بد وأن يتحصر في شخصه ، أذ أنه لو حصل اثنان من واجب الوجود لاشستركا في الماهية ، وأمتازا بالهوية ، فيكون كل منهما مركبا مما به الاشتراك ومما بسسه الامتياز ، وكل مركب مفتقر إلى جزئه ، فلا يكون واجبا بذاته -

ومن المحال أيضا صدور هذا الكون عن واجبين معا ، لارتباط أجزاء العالم أرتباطا شديدا مثل شخص واحد ، وفيه أتحاد بين أعراضه وجواهره ، فهو أذن واحد ، فلو أجتمع عليه ــ تأثيرا وتدبيرا ــ واجبان أو أكثر لحدث بطلان كبير ، سواء أستبد أحدهما أو كلاهما بالامسور . . وبذلك يكون الواجب واحدا .

فهنا معاولة عقلية للبرهنة على أثبات أن نوع الواجب لا يدخسل تعته شغصان فاكثر ، ولهذا أمتنع تماما أن يوجد شغصان هما وأجبسا الوجود -

وأذ كان الله سبعانه واجب الوجود ، فمن العق ألا تساوي حقيقته حقيقة أي ممكن ، لعدم تساوي الواجب والممكن في الوجوب والامكان ، فيكون كل واحد منهما ممكنا واجبا معا ، وهو باطل ، فهو سميعانه لا يشاركه شيء من الاشياء في معنى جنسي أو نوعي ، لانه منفصل بذاته ،

ومما يجب هنا نفي التركيب عن الواجب سبحانه ، وكذا نفسي التوليد والعلول والند والفند والمكانية والزمانية والعدم · وقد نفى هذا الفيلسوف عن نفسه شبهة قد ترد عليه ، بسمبهب أعتناقه لمذهب الفيض ، حيث يرى أن الكائنات رغم صدورها عن الله تعالى ، فهي لا تشبهه وقد ذهب أفلوطين من قبل ألى مثل هذا ، أذ تبه على أن النفس مختلفة عن الله تعالى ، وأن كانت مستمدة منه ، ولذلك فهي تعبه بالضرورة حب الجميل للجميل و

ويستدرك أبن كمونة بعد أن ذكر ما يدل على سلب الصفات غيسسر اللائقة بالذات الالهية ، تنزيها لها ، فيذكر صفات أيجابية فعالة ، لنسلا و يقع في خطأ الافراط في الجانب السلبي ، حتى لا يصل الى مرتبة التعطيل ، كما فعل أرسطو و ولهذا نرى أبن كمونة ينعت واجب الوجود بأنه قادر وحكيم وجواد وحق و ونجد هذه الصفات متفقة مع القرآن الكريم ، ومع أراء علماء الكلام والصوفية في كثير من الجوانب •

وليست صفات الواجب سببا في أتصافه بكثرة ما ، فعلمه سبعانه بناته هو نفسه ناته لا زائد عليها • وكذلك علمه بناته ، وعلمه بمعلولاته ليس برائد عليها ، وهو لا يعوج الى صفات متقررة في ذاته وعند التدقيق يمكن أن يقال أن هذا الرأي الفلسفي هو بالضبط مساتبنا، المعتزلة من الفرق الكلامية •

ومن الواجب أن ترجع أضافات الواجب كلها الى أضافة واحدة ، لان الاضافات المختلفة توجب أختلاف حيثيات فيه ، فكانت ذاته تتقوم مسن عدة أشياء ، وليست الحقيقة كذلك • ومن الاضافات والسلوب تتفسرع صفات لا سبيل لحصرها مثل : الخالق الباريء المصور القدوس العريسة الجبسار •

وأيطل أبن كمونة أن تكون الاجمسام بأسرها هي المسادر الاول ، سوى المقل المعض ، فهو الذي يصدر أولا عن واجب الوجود ، وكذلك لا يجوز أن يفعل واجب الوجود لغرض ، وألا كان مستكملا بقمله ، سواء 'كان الغرض عائدا الى ذاته أم الى فعله ، وهنا لا نجد مشكلة المسسلاح

والاصلح . التي شغلت الفكر المعتزني كثيرا تؤرق بال أبن كمونة كمسا أرقت كثيرا من مدارس علم الكلام • وأن جميع الغيرات فائضة من كمال الواجب على الغير ، وأرادة الغير للفير هو من كماله • فليس في الوجود سوى الواجب وما يعدثه سبعانه من آثار •

وأذا كان وأجب الوجود لا يعمل لغرض ، فليس من سبيل لانكسار أثار الله تعالى في هذا الكون ، مما لا يصدر أتفاقا • وكل ما يحتوى عليه العالم من نظام وأتقان . يدل على أنه لا خير في الامكان ، ألا ويتعلق بعمل المخالق الواحد ، وأرادته وقدرته وجوده تقتضي أيجاده أولا ، وقبل كل شيء • وهذا مختلف عما ذهب اليه أرسطو ، من أن الاله يجهل وجود العالم بعد منحه الحركة •

### ( ب ) فكرة العقول المفاضة :

أن النفوس الارضية والسماوية ، ممكنة الوجود لا واجبة الوجود وكل ممكن يستدعي علة ولا يجوز أن تكون علة النفس القريبة هسي الواجب الوجود ولعد حقيقسي لا يصدر غنه بلا واسطة ، أكثر من معلول واحد ، فلا بد وأن يكون لبعضها علة قريبة ، غير واجب الوجود .

ونبهنا الى أن نظرية الفيض هذه ، تعتبى غريبة عن تعاليم الاسلام وقد أعتنقها بعض فلاسفة الاسلام ، ليفسروا المعرفة الانسانية بأنهسا فيض من آخر المقول العشرة ، وليشرحوا قضية الغلق شرحا يدنيه من المقول في زعمهم -

ومما تبع هذا ما ذهب اليه هذا الفيلسوف من أنه ليست ذات الشيء في أمر من الامور ، هي التي تخرج الشيء من القوة الى الفعل ، فلسسو اقتضت ذلك ، لما كانت بالقوة أصلا ، وهذا محال ·

وهذا متفق مع ما ذهب اليه السهروردي ، من أن المقل الاول هــو أول ما ينتشيء به الوجود ، وهو أول من أشرق عليه نور الله تعالى · ومن الواجب استناد الحركات غير المتناهية الى عقل واحد ، هـــو واسطة بين واجب الوجود ، وبين النفس التي تكون بدورها واسطة بين المقل والجسم .

وقد لاحظنا هنا أن أبن كمونة ، يرى ضرورة كل من العقل والنفس في مسألة خلق الكائنات - وقد ذهب الاسماعيلية أيضا الى أن مجمـــوع المقول والنفس هو الكلمة ، بينما ينفرد المقل لدى أفلوطين بأنه هـــو الكلمة واللوجوس» ·

والمبدأ المفارق يفيض عنه وجود الهيولي ، بأعانة الصورة مسن حيث هي صورة ما ، لا من حيث هي هذه الصورة المينة • ولا يعقل وجود الصورة المعينة ألا في مادة معينة •

ويستفاد مما ذهب اليه أبن كمونة ، أن للسماويات تفسأ محركة على الدوام • ولا تطلب العركة لانها حركة فقط ، بل لانها وسيلة السي غيرها • وقد تعين أن العقل هو الذي تطلب المحركات السماوية التثبه به بالعركة •

وإذا كانت النفوس بأسرها تستند الى عقل يكون علة فاهلية لها ، فلا يمكن أن يكون ذلك المقل أنقص في مرتبة الوجود منها • وكذلك فأن الملم والحياة هما من الكمالات غير الزائدة على الذات ، بل هما كمسال للذات من حيث هي •

وأن العقول كثيرة في هذا الوجود ، وهي أشـــرف العوجــودات و ويمكن الاستدلال على كثرة العقول ، بافتقار التحريكات المنسوبة ، الـــى المقوى النباتية والعيوانية . الى موجود له عناية بأنواع النبات والحيوان. مغارقا • فالانسانية من حيث هي انسانية ، لاتدخل في مفهومات الوجدود والعدم ، والوحدة والكثرة، والعموم والخصوص • فالانسانية منحيث هي ليست ألا الانسانية فقط ، فلو ضم اليها الوجود صارت موجودة ، أو العدم ذهنا ضارت معدومة •

وان وجود الانسان باعتبار الخارج ، متقدم على العيوان الذي همو الجنس ، لان الانسان أذا لم يوجد لم يعقل له شيء يعمه ويعم غيره ، مع أن وجوده في العقل هو المتقدم بالطبع .

أما و الوحدة ، فانها تعقل العقل ،لعدم انقسام الهوية ، وهي أيضا مفهوم زائد ذهني لا وجود له في الاعيان ، ولا يقال وحدة واحدة ، ولا وحدات كثيرة ، وأن الواحد من كل وجه هو الحقيقي الذي لا ينقسم . أما سواه فان الواحد مقول على ما تحته بالتشكيك .

ولا تكون الكثرة أيضا الاذهنية . لكن يبدو أن العقل أذا جمع واحدا في الشرق الى اخر في الغرب ، لاحظ الاثنينية • واذا علم جماعة كثيرة أخذ منهم ثلاثة أو أربعة أو خمسسة ، بعسسب ما يقع النظر عليه وفيسه بالاجتماع •

ومن البدهي أن الانسان حيوان ناطق ، ويمكن أن يكون كاتبا ، لكن يمتنع أن يكون حجرا ، وهذا العلم حاصل لكل أنسان عاقل ، حتى ولسو لم يمارس شيئا من العلوم أصلا ، سواء أكانت تصويرية أم تصديقية ·

و والشروري » هو الذي لا يمكن أن يفرض معدوما . أما الذي يفرض بخلاف ما هو عليه فهو محال • و فالمحال » هو الضروري المدم والذي لا يمكن أن يوجد •

« والممتنع » هو الذي لا يمكن أن يكون ، وهو الذي يجب الا يكون
 « والواجب » هو الممتنع ألا يكون ، أو ليس بممكن ألا يكون • كما أن
 « الممكن » هو الذي ليس بممتنع أن يكون وألا يكون •

هو غير النفس الناطقة ، لغفول الانسان عن نموه وتغذيته وتولد ما يثولد منه -

وللسماويات حياة وأدراك ، ومحركاتها عقول أو نفوس الكسين العقول هو الذات المجردة عن المادة وعلائقها ا

وقد نبهنا هنا الى أن مذهب الدروز في كثير من تعالميه ، قد يني على مذهب القيض ، متخذين من مصطلحاته رمن الانتهم • كما نص الاسام النزالي على أيطال فكرة العقل الاول ، وكذلك أيطلها أبن تيمية • وفي الفكر الحديث نرى التجريبية ، قد أعتبرت مذاهب الفيض شاطحة فسي الاوهــام •

## خامسا: الطبيعة:

وفي ميدان الطبيعة استطاع هذا البحث أن يفسر بعض المقاهيسم الفلسفية ، مثل الوجود والعدم وغيرهما -

فالوجود لا يمكن تحديده ، لانه أولى التصور ، ولا شيء أعرف منه حتى يعرف به • وأن الوجود والشيئية لفظان مترادفان ، ينقسم معناهما الى : عيني وذهني • وأذا أطلق الوجود يراد به الميني غالبا • والوجود في الاعيان هو نفس الكون في الاعيان ، وألا تسلسل الى غير النهاية •

وينقسم المرجود الى ما هو موجود لذاته وبذاته ، وذلك هو الموجود الذي لا يقوم بغيره ولا سبب له ، وهو الواجب لذاته ، والى ما هو موجود لذاته ولا بذاته ، وهو الذي يقوم بذاته ، وله سبب يوجبه ، وهذا هــو الجوهر ، والى ما هو موجود لا لذاته ولا بذاته ، وهو المرض ، وقــد ينقسم الى ما هو بالذات ، والى ما هو بالدات . والى ما هو بالمرض ،

وأن الشيء بعد عدمه نغي معض ، وأعادته تكون بوجود عينه . الذي هو المبتدأ في العقيقة • وليس أستمرار الشيء وبقاؤه ، هــــو وجودات متعاقبة ، بل هو وجود واحد في زمان واحد • ومن حيبست « الماهية » فأن لكل شيء حقيقة هو بها هو ، مغايرة لجميع ما عداها لازما أو ومن رأي أبن كمونة أن هذا كله دور ظاهر ، وكان الاولى أن يكون الوجوب متصورا على أنه تأكد الوجود ، والوجود أعرف من العدم ، لان الوجود يعرف بذاته ، ويعرف العدم بوجه ما بالوجود .

اما و العدوث و فأنه حصول الشيء بعد عدمه في زمان مضى و القدم هو ما يقابله و وعليه فليس الزمان حادثا و وآلا لكان وجوده مقارضا للمدم و ويطلق الحدوث لدى الخواص على أحتياج الشسيء الى غيره وسواء دامت حاجته اليه أم لم تدم ، ومن الجدير بالذكر أن لفظة الحدوث عند أطلاقها في كتاب و الجديد في العكمة و يراد بها العدوث الزمانسي لا العدوث الذاتسي و

و « الملة ، هي ما يتوقف عليه وجود المعلول ، أن كانت علمه و لوجوده ، أو عدمه أن كانت علة لعدمه • وربعا كانت العلة تامة ، وهمي مجموع ما يتوقف عليه الشيء ويجب بها وجوده ، والناقصة بعكسه ذلهها • •

وليس معناه تأثير الملة في المعلول · أنها تعطيه وجودا ثانيا حال وجوده ، يل معناه أن وجوده في حال أتصافه بالوجود ، أنما هو بوجود علته · وأن تسلسل الملل التامة الى غير النهاية محال ، وكذلك كهمسل أمور مترتبة موجودة معا بالزمان ·

وأن الملة الواحدة حقيقة ، لا يجوز أن يصدر عنها أكثر من واحد، لانه لو جاز صدور شيئين منها ، لوجب اختلافهما بالعقيقة ، أو بالشدة والضعف ، أو بأمن عرضي ، وألا لم تتصور الاثنينية فيهما -

غير أن البشر مع أختــالاف البهات فيهم ، لا تتكثر أفعالهم ، ألا لتكثر أراداتهم وأغراضهم ، ويأرادة وأحدة وأعتبار واحد ، لا يحمــل آلا شيء واحد

وأن غاية فعل الفاعل بالاختيار هي التي تسمى غرضا · وقد يكون الفعل جزافا أن كان مبدؤ، تشوقا تخيليا ، مثل المبث باللحية ، وأن كان مع مزاج فهو القصد الضروري كالتنفس ، وأن كان تغيليا مع ملكـــة " نفسانية داعية ، غير معوجة ألى روية ، فهو العادة -

أما أن كان المبدأ شوقا تخيليا وروية ، وتأدى ألى الغاية ، فليسس عبثاً ، لكن لا بد من شوق وتخيل في هذه الامور كلها ، حتى العبث باللحية وكذلك فأن الساهي والنائم يقمل فعلا ما ، ولا يخلو عن تخيل لذة ، أو زوال حالة معلولة ،

و « الجوهر » هو ما قام بداته » والعرض ما عداه • وتكون بعض الجواهر في محل ، ويسمى هذا الجوهر صورة » ويسمى محله هيولسيي ومادة • فالصورة والعرض داخلان تحت الحال ، والموضوع والمبسادة داخلان تحت المحسل •

وأقسام المقدار ثلاثة الغط والسطح والبعد التام وكل من هـــذه المقادير قد يتبدل على جسم واحد ، مع ثبات الجسم على حالة واحدة .

ويعتبر العدد كما منفصلا ، اذ ليس الأجسزائه امكان حد مشسترك يتلاقى عنده و العدد من حيث هو عدد ليس له حد مشترك فيه ، والايمكن أن يقرض فيه ترتيب ووسط وطرف •

 و الزمان يمكن ادراكه بالذهن ، وبالرغم من أن انية الــزمـــان ظاهرة ، فأن ماهيتة خفية · كذلك فان ماهية الزمان مقدار الحركة . لا من جهة المسافة ، بل من جهة التقدم والتأخر اللذين لا يجتمعان ·

وكما تقدر العركة بالزمان ، كذلك يقدرالزمان بالعركة وأيضا تدل المسافة على العركة ، والعركة على المسافة - ويكفي في تعقيق الزمان حركة واحدة ، وهي التي لأبداية لها ولانهاية ، لتكون حافظة له -

ومما يُعلم هنا أنه لايتوهم امتداد في الدهر ولافي السرمد • وعليه فأن دوام الوجود في الماشي هو الازل وفي المسمستقبل هو الابد ، والدوام المطلق يشمل الدهر والسرمد وهناك الكيفيات المختمة بالكميات، وهي التي لايتصور عروضها لشيء ما الابواسطة كمسيته • وهي تشمل أيضًا : الاستقامة والانحسناء والعلقة المركمة من لون وشكل •

وليس هناك شيء اظهر من الكيفيات المعسومة، وهي تنقسم عــلى حســب انقسام العواس التــي يحس بها المرء الى خســـة أقسام هي : الملموسات ، والمدوقات ، والمشمومات ، والمسموعات والمبصرات .

ومناك الكيفيات غير المحسوسة ومنها ماهر غير راسبخ ويسمى حالا مثل غضب الحليم ، وماهو راسخ يسمى ملكة كصحة السليم ، ومن هذه الكيفيات العلم وهو اعتقاد إن الشيء كذا ، وانه لايمكن ألايكون كذا ، اذا كان ذلك الاعتقاد بواسطة موجبة له ، ومكان الشيء في نفسه كذلك -

أما المقل فهو اعتقاد بأن الشيء كذا ، مع اعتقاد أنه لايمكن ألايكون كذا طبعا ، بلا واسطة ، مثل اعتقاد المبادئ الأول للبراهين • أما الذهن فهو القوة المعدة للنفس ، لاكتساب الاراء - والذكاء هو شهدة القهوة الذهنية

ومن الكيفيات هنا : اللذة والالم • فاللذة أدراك ونيل للوسسول ما هو عند المدرك كمال وخير من حيث هو كذلك • والالم هو الادراك والنيل أيضا ، وشر من حيث هو كذا • وقد يكون الشيء كمالا وخيرا باعتبار ، وغيرهما باعتبار اخر •

ومن الكيفيات كذلك : العياة والارادة والقدرة والفرح والنبسم . والغضب والفزع والعزن والهم والغجل والعقد ·

ومنها الاخلاق ، والخلق : ملكة يصدر بها عن النفسي أفعيال بسهولة من غير تقدم روية • وأصول الفضائل الخلقية ثلاثة : الشجاعة والعقة والعكمة • ومجموعها هو العدالية ، ولكل منها طرف أفراط وتفريط هميا رديلتينان •

وأن معرفة والسفاف والبسيط معرفة فطرية ، لا تعتاج السي تنبيه والمركب فيه جزء من جنس اخر كالاب ، فأنه جوهر فسي نفسه لحقته الابوة وهناك من المتضايفين ما ينعكسان رأسا برأسس كالاخوة ، فأن كل واحد منهما أخ للاخر وربما عرضست الاضافة أيضا للجوهر ، كالاب والابن ، وللكم الطويل والقصير ، والقليل والكسير .

ومن التضايف : التتالي والتشافع والتماس والتداخل والاتصال والالتصاق ، والاين والمتى والوضع ·

و « العركة » خروج الشيء من القوة الى القعل بالتدريج ويمتنع ثباتها لذاتها وهي أمر ممكن العصول للجسم ، فهي كمال أول لمساللوة وقد تكون العركة أيضا : مستديرة ومستقيمة ومركبسة منهما كحركة العجلة ، وكل منهما الى سريعة وبطيئة -

وهناك الاجسام الطبيعية ، ولها مقومات · فأن وجود الجسسسم الطبيعي معلوم من ناحية الحس · وقد يكون مركبا من أجسام مختلفسة الطبائع ، كبدن الانسان ، أو لا ، كالهواء · وهو قابل للانقسسسام بالغمل أو القوة ·

وأن كل جسم طبيعي لا بد وأن يكون مركبا من مادة وصورة ، لانه لا يخلو من اتصال في ذاته ، وأنه قابل للانفصال حال كونه متصلل . فتكون قوة قبوله حاصلة حال الاتصال ·

والجسم الذي يفرض آخر الاجسام ، له وضع وليس له مكان ومن المحال وجود جسم غير متناه ، أو أجسام مجموعها لا نهاية لسنه ، وأن كان كان واحد منها متناهيا •

وهناك أحوال للعناصر بأعتبار الانفراد، فقد يكون الجسم المتحرك حركة مستقيمة لطيفا، وهو الذي لا يعجز أبصارنا عن أبصارانا عن أبصار كلية ٠ كثيف وهو الذي يحجز أبصارنا عن أبصار النور كلية ٠

كذلك قان بسائط الاجسام في الكون أربعة وهي : الارض والنقــل والماء والهواء والتار • وهذه العناصر الاربعة قد تكون خفيفة أو ثقيلة ، وكل منهما أما مطلق أو غير مطلق •

ومن المناصر ما يحدث فوق الارض ، ومنه ما يحدث فيها ، وما يحدث فوقها منه ما سببه أشراق الشمس على المياه والاراضي الرطبة • وكذلك تحدث الولازل ، والبراكين وغيرها •

ومن المناصر ما هو معدني بركب ، وهو الذي لا تمر فيه ولا توليد . وعكسه المركب النباتي والحيواني • وليس يبعيد أن يكون لكل متكسون من الاجسام شعور ما •

#### سيادسا: الانسيان:

أستطعنا في هذا المبحث أن نتبين أن الانسان هو المعنى القائم بهذا البدن ، دون أن يكون للبدن دخل في مسماه و هذا ما يراه الفلاســـــفة الإلهيون الكن يرى جمهور المتكلمين أن الانسان عبارة عن هذه البنيـة المحسوســـة المحسوســـة .

والحق أن الانسان مؤلف من هذه الجملة الحسية المصورة ، ومن تلك الجملة النفسية المؤلفة من الحالات المتداخلة ، كالانفصال والاحساسي والادراك والتعقل والارادة • وهذه النظرة الاثنينية الى الانسسان هي نظرة أين كمونة •

ومما أستنتجناه من اراء أبن كمونة حول مفهوم الانسان ، أن النفس جوهر ، ليس بجسم ولا جزئه ولا حال فيه • ويتعلق بالجسم من جهسسة التدبير له والتصرف فيه والاستكمال به •

ومن الممكن أثبات حقيقة النفس ، بما يشاهد صادرا عن الانسمان من الادراك والتعريك • ولو كسمان الادراك راجعا الى البدن لم يشمسهر الانسان بأنينه شعورا مستمرا ، مع تبدل جملة بدنه ، فيتحقق أنه همسو الذي كان منذ سبعين مسمنة أو أكثر •

وليست النفس هي مجموع العناصر في بدن الانسان ، أو مجموع العناصر في بدن الانسان ، أو مجموع أعضائه ، وآلا لما يقى شاعرا بذاته ، مع فقدان عضو منه ، ونعن نلحظ من أنفسنا أننا لو خلقنا من غير أن نستعمل حواسنا ، لغفلنا عن كل شيء من أجسامنا سوى ذواتنا التي عقلناها دون تلك الامور ، وهذا يذكر نسا ولا شك بيرهان الرجل انطائر لدى أين سميسينا ،

والدليل على جوهرية النفس أنها ليست بجسم ولا بعرض ، فهسي لا تقبل الانقسام ، وتتصرف في البدن بذاتها لا بعرض ، كما تنسب اليها الدواعي من المقدرة والارادة ، وأيضا فأنها محل الصور المقلية ، وتدرك الكليات المنطبقة على كل واحد من الجزئيات ، وهي أيضا تعقل مفهسوم الواحد المطلق ، ومفهوم الشيئية ،

ولا يعصل للجسم أي ملكة من الملكات التي لا تتجزأ بالتجربـــــة الاتصالية : كالشــــجاعة والجبن والتهور وملكة الفطنة والعلم •

وليس للنفس الانسانية من الحياة ألا أدراك ذاتها ، لكن أدراك غيرها يكون بالقوى البدئية وبقوتها العقلية • وعليه فأن حياة النفس دون هذا الجسد حياة ناقصة ، حيث يعرض لها الكمال تارة وتفتقده تارة أخرى • وتختلف كل نفس عن الاخرى فسسى مراتب الكمال والتقصان بحسب ذلك •

وقد تضاف أمور للنفس وهي للبدن ، وأمور أخرى الى البدن وهسي للنفس ، وسر ذلك هو وجود علاقة متأكدة بين النفس وهذا البدن -

ومما يستنتج هنا ، أن أبن كمونة يرى النفسيس خيرا من البدن - لكنه أيضا أوضح وظائف الاعضاء للبدن مستدلا بها على وجود عناية الهية ، مما يجعله غير بعيد في تفكيره عن أمثال القشيري الذي يرى أن الانسان عو أحسن المخلوقات صورة ، وأن العوام يمتازون من البهائم بتسسرية الغلق ، والخواصيس بتعنفية الغلق ، وهذه المماني مسيستمدة من روح الاستسلام ،

ومما ذهب اليه هذا الفيلسوف ــ أبن كمونة ــ أن أصول القـــوى الثلاثة : الناذية والنامية والمولدة • فالغاذية تخدم النامية ، وهما جميعا تخدمان المولدة ، كما تبقى الغاذية في الإنسان بعد القوتين • . . .

وأن بطلان قوة التوليد والنمو ربعا يعلل في بعض الاشخاص ببطلان أستعداد مزاجي يناسب ذلك الفعل على أنه قد تختلف أمزجة الانسسان أختلافا يوجب الاستعداد لقرى مختلفة عن مبدآ واحد ، وتبطل تلك القوى أو بعضها والمبدأ باق ، وليس ببعيد أن هذا المبدآ هو النفس .

ومما يبرهن على أرتباط تنك القوى بالنفس ، ما يعتري مستشعب الخوف مبين سيسقوط الشهوة وفساد الهضم ، والعجز عن معظم الافعال الطبيعيبة .

وأن أشتمال الانسان على بعض خصائص العيوان والنبات . كمسا حاول أبن كموتة أثبات ذلك ، ليدل على أنه لم يبعد كثيرا عن الفلاسسينة الذين ذهبوا الى أن الانسان عالم صنير \*

وهناك بعض القوى الصادرة عن النفييين ، ومنها الادراك والذوق والشم والسمع والبصر ، ولكل منها مدركات معينة •

كما أن هناك حواس خمسا باطنة في الانسان وهي : الحس المشترك والمسورة وهي الخيال والقوة الوهمية ، والمتخيلة ، والذاكرة ، ولكسل منها وظيفة خاصة في أكتساب الانسان للمعلومات المتنوعة ،

وأن النفس هي أصل القرى كلها • فليس فينا نفس أنسانية وأخرى حيوانية وثالثة نباتية ، لا يرتبط فعل بعضها ببعض ، لان مبدأ الجميسه هو « أنسبت » ، وأنت نفس شاعرة ، وكل القوى من لوازمها • فالنفسس واحدة مع عمدد قواها ، لان جميع أدراكاتنا وتعريكاتنا الارادية ، هسمي لنفس واحدة مدركة لجميع أصناف الادراكات •

ومما يعلم من نتائج البحث لدى هذا الفيلسوف ، أنه لا يرى مانها من أن تطلع النفس الانسانية على بعض الفيب حال النوم • وقد يحسدث هذا حال اليقظة لمن فسدت لديهم القوى الحسية معن أصيبوا بالصرع • فقد ثبت أن لقلة الشواغل الحسية مدخلا كبيرا في تلقى بعض المغيبات •

فالجواهر الغيبية ليست معتجبة عن نفوسنا بعجاب من جهتها ، لكن الحجاب من جهتنا نعن ، أذا أنه في قوانا البشرية لضعفها ، وهذه الفكرة التي تؤكد وجود العجاب من جهتنا فكرة صوفية نبدها موضعة في تسراث صوفية القرن الثالث الهجري وبخاصة لدى أسهل التستري ( ۲۸۳ هـ) ،

ويمكن للنفس أن تتلقى بعض الفيب في اليقظة على وجهين : الاول أن تكون النفس قوية بحيث لا يشغلها البدن عن الاتصال بالمباديء ، كمسا يحدث في حال وحي الانبياء الصريح الذي لا يعتاج الى تأويل - والثانسي ألا تكون النفس قوية على الوجه السالف ، فتحتاج الى الاستعانة بما يدهش الحس ويجبر الخيال - وقد يحدث هذا كثيرا في ضعفاء المقول ، وأصحاب العيرة والدهشة - لكن العارفيسين باللسه تعالى قد يكرمهم ببعضسيا العمرفسية الغيبيسسية -

ومن النتائج البارزة في فكر أبن كمونة تأكيده على أهمية النبوة ولزومها أذ هي أمر هام وضروري لهذه الحياة ، فلو ترك الناس وشأنهم لاختلفوا وتناقضوا ، فيختل نظام الممران والحياة ، ومن هنا قضيت العكمة الالهية بأرسال الرسل من جنس الناس ، ليعلموهم ما يرشدهم نحو الحييق والغيييير .

وفي سبيل أنجاح مهمة الانبياء يذكر أبن كمونة أهمية المعجزات التي تؤيد النبي و ويقول أبن كمونة أن الله تمالى أيد رسله بالمعجزات، التي هي مقترنة بالتحدي ، وقد تكون هذه المعجزات قولية وقد تكبون فعلية ويمكن أن ينهم من كلام أبن كمونة ، أن الفرق الجوهري الحاسم بين المعجزة والكرامة أن الاخيسرة لا تقترن بالتحسدي كما تقتسرن المعجسية .

وللنبوة خواص ثلاث: الاولى قوة النفس بعيث تؤثر في مسادة الكون • والثانية القوة النظرية بأن تصفو نفس النبي لقبول العلـــوم بسرعة • والثالثة أطلاع النبي على الفيب حالتي النوم واليقظة • وعسلى هذا فأن النبوة طور وراء العقل •

ومما يعلم من تتاثج البحث هنا ، أن تعلق النفس بالبدن ، ليس من توع التعلق العام ، الذي يتتضي فسادها بفساده ، وعليه فليس البدن مع هيئته المخصوصة شرطا في وجود النفس ، من حيث هي جوهر مجرد ،

قالنفس ممتنعة المدم ، وهي أيضا أبدية الوجود \* فأذا فارقست الجسد يزول عنها الاشتغال بقواه ، ويخلص لها أشتغالها بذاتها ، فتشاهد ذاتها \* فالشعور بالوجود سمادة ، لان شواغل البدن وعلائقه تمنع النفس من الاشتباق الى الكمال ، وتعوقها عن نيل السمادة \*

ويمكن أن يقال في النهاية بصورة عامة أن أبن كمونة لم يكن مجرد ناقل للفكر ، أو مردد للقضايا وأنما أستطاع بما أعد به نفسه مسسن تثقيف وما وهب من استعداد أن يضيف الى ما ورث من فكر عناصسسر كثيرة جديرة بالتقدير ، لقد عرض نصاعة الحجة ودقة أنتقاء الكلمات ، وترك الفضول من الالفاظ والمبارات ومجانبة الاغراق والاينسال في متاهات الفروض والاحتمالات ولا يفتقد الانسان في تراث أبن كمونة هنا الصبغة التعليمية ، والروح المفعمة بالرغبة في التفهيم والتبسسسيط لاعقد التضايا وأدق المشكلات ،

أن هذا المؤلف والمؤلف اللذين تقدمهما اليوم في هذه الدراسية والتحقيق يثبتان جدارتهما بالمكانة التي يحتلانها في ميدان فلسيفتنا الاسيبلامية

ولا يفوتنا في ختام هذا البحث آلا أن ننبه الى بعض ما ورد فسي غضونه من نقاط الالتقاء بين كل من الفلسفة وعلم الكلام من جانب . والتصرف من جانب اخر . مما يجعل أمل المخلصين من الباحثين فسي

الفكر الاسلامي بأن يصلوا الي أطار موحد وصورة تنسيقية مركبية ينتفع بها المسلم المثقف المعاصر ليمكنه أن يصل حاضره بعاضيه ، وأن يستشعر أن المشكلات التي عالجها الفكر الاسلامي بعبادئه المختلفة ليست مشكلات غريبة عنه . أو مقطوعة المسلة به • فأن معظمها مشكلات أنسانية في أطلاقها العام ، وقد تصور حلول هذه المشكلات حليسولا لدواقف ومشكلات متشابهة •

وأني لاضرع الى الله أن يوفق هؤلاء الباحثين فيما يصبون اليه . وأن يهيىء للامة الاسلامية من أمرها رشــدا ، أنه سميع مجيب •

### مصادر البعيث

## أ ـ مراجع عربية :

- ا ـ د أبراهيم مدكور : في الفلسفة الاسلامية منهج وتطبيق ك ٢ \_ ٢ ١٩٦٨ • دار المعارف بعصر •
  - ٢ ــ أبـــن تيميــة : تفسير سورة الاخلاص ٠ ط ١ يعصر ٠
- ٣ أبـــن تيميــة : موافقة صريح المقول لصحيح المنقول ط١ مصيــن
  - ٤ \_ أبــن خلـــدون : مقدمــة \_ مصــر ٠
- ه أين سنسينا : الاشارات والتنبيهات · (ثلاثة مجلدات) دار المارف بمصر ١٩٥٨ ·
- ١ أبسن سسسينا : تسع رسائل في العكمة والطبيعيات طبسع مسسين
- ٧ ــ أبسين سيسسينا: رسالة في معرفة النفس الناطقة تعقيق د ٠
   الاهواني \_ مصر \_ ١٥٢٠٠
- ٨ -- أبسن سسسينا: مبحث عن القوى النفسانية ط أ \_ مصر •
   ٩ -- أبسن سسسينا: النجاة \_ مصر ١٣٣١ ه •
- ۱۰ ـ أبسان سلسلينا: الهداية لـ تعقيق د · معمد أسماعيل عبد. طبع مصليل ١٩٧٦ ·
  - - ١٢ \_ أبن عطاء الله السكندرى: الله \_ ط العلبي \_ بمصــر .
- ١٢ ـ أبسن الفوطسي : تلخيصس مجمع الاداب في معجم الالقساب ٠
  - تحقیق د ۰ مصطّفی جواد ــ دمشق ۱۹۹۳ ۰
- روسي كمونة : تنفيع الابعاث للملل الثلاث \_ تعقيق موسى المراد \_ الم

- ١٥ ــ أحمد عطية اللـــه : دائرة المعارف الحديثة ـــ المجلد الاول مكتبة
   الانجلو المصرية ـــ ط٢ ــ ١٩٧٥ ٠
  - ١٦ \_ أخوان الصنفاء : الرسائل ـ طبع مصر ١٩٢٨ .
- ١٧ ــ أخوان الصنفاء : الطبيعة ــ ترجمة د عبدالرحمن بدوي مكتبة النفضة المبرية •
- ١٨ ـ الاشــــمري : مقالات الاســلاميين وأختلاف المـــلين -
- تعقيق معمد معييالدين \_ مكتبة النهضة
  - المصرية ــ طـ٧ ــ ١٩٦٩ •
  - ١٩ ـ أفسرم البسستاني : دائرة المعارف ـ بيروت ٠
- ۲۰ مـ أفلوطيمـــن : التساعية الرابعة ترجمة د فؤاد زكريا مـ مصر ١٩٧٠ م •
- ٢١ ــ أوليــــــري : علوم اليونان وسبل أنتقالها الى المـرب معـــر •
- ۲۲ ـ الايجــــــ : جواهر الكلام تعقيق د عفيفي ـ مصر •
- - ٢٤ \_ البغ\_\_\_دادي : هدية العارفين \_ بيروت .
- ۲۵ تـ بینستستان : کیف یعمل عقل الراشد تا ترجمهٔ د ۰ ریاض عست کر تا ممنن ۰
  - ٢٦ التوحيـــدى: المقابسات مصر ٠
- ۲۷ ــ الجرجاني (علي بن محمد ۷٤٠ ــ ۸۱٦ هـ): التعريفات الحلبي
  - يمصر ۱۹۳۸ •
- ٢٨ ـ د ٠ جميل صليبا : المعجم الفلسفي ــ دار الكتاب اللبنائــي ــ بيروت ط1 ـ ١٩٧١ ٠

- ۲۹ \_ جولد تســـهر : مذاهب التفسير الاسلامي \_ مصر \*
  - ٣٠ \_ حاجے خليف : كشف الظنون \_ استانبول ٠
- ۳۱ ـ الدروز ( من كتب الدروز ) : النقط والدواير ـ تعقيق فريدرخ ـ ٢٠ ـ الدروز ) .
- ٣٢ ـ رســـــل: تاريخ الفلسفة الغربية ترجمة د زكي نجيب معبود ـ مصر •
- - ۳۵ ـ الزركلــــي : الاعلام ـ بيروت •
- ٣٥ ــ د٠ زكي نجيب محمّو د : المنطق الوضعي ــ ط ٥ ــ ١٩٧٣ مكتبـة الانجلو المصرية ٠
  - ٣٦ سمليمان الاذني: إلباكورة السليمانية مدا مصر -
- ٣٧ ـ الســـنجاري: أرشاد القاصد الى أسنى المقاصد بيروت ـ
  - · . 1777
- ٣٨ ـ الســـهروردي : عياكل النور ـ تعقيق د ٠ معمد أبو ريان مصــــ ٠
  - ٣٩ \_ السيد أمير علي : روح الاسلام \_ مصلير .
- - الشــــيرازي : الاسفار الاربعة ـ طبع حجر ...
  - ٤٢ \_ طاش كبرى زادة : مفتاح السعادة \_ ط ١ \_ مصدر .
- 27 ـ الغزالـــــي : أحياء علوم الدين ـ العلبي بمصر ١٩٣٩ م
- 88 \_ الغزال\_\_\_\_\_ : تهافت الفلاعفة \_ تعقيق د ٠ سليمان دنيا ٠
  - ش۳ ــ ۱۲۵۷ دار المعارف بمصر ·

- ١٩٧٠ مصر ١٩٧٠ ١٩٧٠ القشيب مصر ١٩٧٠ ١٩٧٠ عارف تامر \_
   ٤٧ قيس بن منصبور: رسالة الاستابيم \_ تحقيق عارف تامر \_
  - بيسسروت ٠
    - ٤٨ \_ كحالـــــة : معجم المؤلفين \_ مصــــ ح

  - ۰۰ ــ الكنـــــدي : الابانة عن سجود الجرم الاقصى ( رســائل الكندي الفلسفية ) تحقيق د · أبو ريدة ــ دار الفكر العربي ــ ۱۹۵۰م
  - ٥١ (مجموعة ـ مؤلفين): الموسوعة الفلسفية المختصرة مكتبــــة
     الانجلو المصرية ٠
- ٥٢ د محمد علي أبو ريان : أصول الفلسفة الاشراقية عند شهاب الدين السهروردي الانجلو المصرية ط ١ ١٩٥٩م •
- ۵۳ د معمد كامل حسين : نظرية المثل والممثول ـ القاهرة ١٩٤٨ .
- ۵۵ ــ د٠ مجند كمال جمفر: التصوف طريقا وتجربة ومذهبا ــ مصـــر 197٠ .
- ٥٥ ــ د٠ محمد كمال جمفر : دراسات فلسفية واخلاقية ٠ طبع مكتبة دار
   العلوم ١٩٧٧ ٠
  - ٥٦ \_ د٠ محمد كمال جعفر: في الدين المقارن \_ مصر ١٩٦٨ ٠
- ٥٧ ــد محمد كمال جمفر : في الفلســفة الاســـلامية طبع مكتبة دار
   العلوم ــ ١٩٧٦ •
- ٥٨ \_ د محمد كمال جعفر : من التراث المسلوفي \_ الجزء الاول \_ دار المسلوف محمد كمال جعفر : من التراف بعصر ١٩٧٤ .
- ٥٩ معمود قاسمه : الخيال في مذهب معيى الدين بن عربي نشر معهد الدراسات المربية بمصر

- ١٩٦٦ عمود قاسم : دراسيات في الفلسيفة الاسلامية ١٩٦٦ ـ الانجلو المصرية .
- ألا ــ د · محمود قاسم : في النفس والمثل لفلاسفة الاسلام والاغريق
- \_ طدة \_ 1939 \_ مكتبة الانجلو المصرية -
- ۱۹۷۰ ـ د معبود قاسم المنطق العدوثومناهج البحث ط.١ ـ ١٩٧٠ دار المعارف بمصر .
- ٩٣ ـ ١٥٠ نجيب بلسيدي: تنهيد لتاريخ مدرسة الاسكندرية وفلسفتها دار النعارف بنصر ١٩٦٢٠٠٠

# مراجع أجنبيت

#### i. Adler:

An Introduction to Psychology London, 1965.

#### 2. Brockelmann:

S.I.: 768.

#### 3. Conford:

From Religion to philosophy.

New York.

#### 4. Donaldson:

Studies in Muslim Eathics

London 1953.

#### 5. Dussaus

Nosairis

paris, 1900

#### 6. Erish Fromm:

The Art Loving.

London 1962

#### 7. Hitti:

The origins of Druze People and their Religion. Columbia, 1928.

## 8. M. Mahdi:

Ibn Khaldun.s Philosophy of history.

GeKorge Allene.

#### 9. Watt:

Islam and the Integration of Scoiety:

London, 1961.

## 10. Widgery:

What is Religior, London.

# فهرسيس الدراسية

الموض\_\_\_وع الصفعة

الامداء

شكر وتقدير

مقدمة الدارسيس

مدخيل تاريخيي

تاريسخ ابسن كمونسة

أبسن كمونسة مؤلفسا

نسبة الكتاب لابن كمونية

\_ نسخ المخطـــوط

ـ منهـج التحقيق

- الهدف من تأليف الكتاب

فضسايا الكتساب

المنطيسق السبسة النظيسر

ماهية المنطيق ومنفعته

اكتسمساب التصمورات

أقسسام القضسايا

لوازم القضمسية عند أنفرادها

القياسيس البسسيط

توابع الاقيسسية ولواحقها

المستنائع الخمسييين

## القسيم الاول ما وراء الطسعة

المبعث الاول \_ الالوهــة

أ ـ أثبات واجــب الوجود

٢ ـ وحدة وأجب الوجود

٣ ـ تنزيه واجب الوجود

٤ ـ جملة صفات واجب الوجود

٥ \_ استعالة كثرة الواجب بسبب الصفات

٦ ... أفعال الواج....ب

٠ ٧ \_ عنايـة الواجب بالكـــون

# (العقول واثارها في العالمين)

# (الجسماني والروحانسي)

١ - العقول مصدر وجود النقوس كلها

٢ - أخراج المقل للنفوس من القوة الى الفعل

٣ ـ أسناد ما لا يتناهى من الحركــات والعوادث

السبني العقبيل .

٤ ـ العقل مصحدر للاجسام

٥ ـ غاية العركات السماوية

٦ ــ وجوب حياة العتل وأدراكه لذاته ولغيره

٧ \_ كثرة العقـــول

٨ ـ أثبات النفوس الســـماوية

التسم الثانميي - الطبيعة

أهسم المفاهيم الفلسلمفية

١ ـ الوجود والعدم `

٢ ــ الماهيــــة

٣ ــ الوحدة والكثـــــرة

٤ \_ الوجوب والامكان والامتناع

ه \_ القــده والعـدوث

٢ \_ العلبة والمعلبول

٧ \_ الجوهـــر والعرضــــن

٨ ــ أقسام الاعراض الوجودية والاعتبارية :

أولا: المقادير والاعداد

ثانسا: الزمسسان

ثالثًا: الكيفيــات التي هــي كمال جوهر:

ا \_ الكيفيات المحسوسية

ب ـ الكيفيات غير المعسوسة

رابعا: الاضـــانة

خامسيا : العركسة

٩ ــ الاجسام الطبيعيـــة

أولا: مقومات الجسم الطبيعسى

ثانيا : أحوال المناصر باعتبار الانفسراد

ثالثاً : حال المناصر عند استراجها وتركدا

رابعا: الكائنات الحادثة من العناصر يغير تركيب

خامسا: ما يتكون بتركب من المتاسس

سادسا: أثبات المحسدد للحهسات

سابعا : الافسلاك والكواكسب

القسيم الثالث \_ الانسيان

تمهيد فيني معنى الانسيان

أولا: النفسي الانسيانية

ا \_ أثبات وجودهــــا

ب \_ النفسس المشتركة (القوى النباتية)

ج ـ قوى النفسي الانسيانية

ثانيا: الانسان والاطلاع على الغيسب

ثالثا: المعجيزة والنبيوة

رابعا : ابديسة النفس بعد البسدن

## فهرسيس الكتاب

الفهرسيت المقدميية الياب الاول:

الية النظر المسماة بالمنطق

الفصل الاول: ماهية المنطق ومنفعته الفصل الثاني: اكتسباب التمسورات الفصل الثالث: القضايا واقسسامها الفصل الرابع: لوازم القضية عند انفرادها الفصل الخامس: القياسي البسيط الفصل السادس: توأيع الاقيسية ولواحقها الفصل السابع: الصنائع الخمس، البرهان،

## البساب الثانسي :

الامسور العامسة للمفهسومات كلهسسا

واجدل والغطاية والشعر والمنالطة

القصل الاول : الوجود والعدم وأحكامها وأقسامها الغصل الثاني : الماهية وتشخصها وما تنقسم اليه القصل الثالث : الوحدة والكشسرة ولواحقهما

. الغصل الرابع : الوجوب والامكان والامتناع وما

يتعلىق بهممسا

القصيل الخامس: القسيدم والحيدوث

### السياب الثالث:

أقسام الاعراض الوجودية والاعتبارية

الفصل الاول : المقادير والاعداد التي يعمها

كونها كمنة قارة

الغصل السابع: الجوهبر والعرضيين

الغصل السادس: العلة والمعلبيول

الفصل الثاني : الكمية غير القارة وهي الزمان

القصل الرابع: الكيفيات المحسوسة

الفصل الخامس : فيما ليس من شأنه أن يحس

. بالحس الظاهر من أنواع الكيف

الغصل السادس: الاضبيانة

الفصل السايع: العركسية

البساب الرابسيع:

الاجسام الطبيمية ومقرماتها وأحكامها

الغميل الاول : مقومات الجسم الطبيعي وأحكامه

المامسية

القصل الثاني : العناصر وأحوالها باعتبار الافراد

القصل الثالث : حال هذه القناصيين عند أمتزاجها

وتركبها

القصل الرابع: الكائنات التي حدوثها من العناصر

بنیر ترکیب

الضمل الخامس: ما يتكون عن المناصر بتركيب منها

القصل السادس: أثبات المحدد للجهات ولوازمه

الفصل السابع: سائر الافلاك والكواكب

## البساب الغامسيس :

في النفوس وضفائها واثارها

الغصل الاول: أثبات وجود النفس

الفصل الثاني : ما يظهر عن النفس من القوى النباتية

الفصل الثالث: قوى العس والجركة الارادية

الغصل الرابع: القوى التي لا نعلمها حاصلة لغير

الانسيان

الغصل الخامس: المنامات والوحى والالهام والممجزات

والكرامات والاثار الغريبة الصادرة عن النفسين ودرجات العارفيين

ومقاماتهم وكيفية أرتياضهم

القصل السادس: أبدية النفس وأحوالها بعد خراب

البـــدن

الفصل السابع : أثبات النفوس السماوية

## البيياب السادسيين:

العقول وأثارها في العالم الجسماني والروحاني

القصل الاول: المثل هو مصدر وجود التقوس كلها

القصل الثاني : لولا العثل لما خرجت النقوس قسي

تمقلاتها من القول الى الفعل

الفصل الثالث : بيان أسناد مالا يتناهى من العركات

والحوادث الى المقل

الفصل الرابع: كيفية كون العقل مصدرا للاجسام

الفصل الخامس: التشبه بالعقل هو غاية الحركسات

السيسماوية

الغصل السادس: بيان أن العقل يجب أن يكون حيا

مدركا لذاتب ولغيسره

الفصل السابع: بيان كثرة المُقول

الباب السابع:

واجب الوجود ووحدانيته ونعوت

جلاله وكيفية فعله وعنايته

الفصل الاول: أثبات واجب الوجود لذاته

القصل الثاني : واجب الوجود واحد

القصل الثالث : تنزيه واجب الوجود

القصيل الرابع : ما ينعت به واجنب الوجود من نصـوت

الجلال والإكرام

الفصل الخامس: صفات الواجب لذاته لا توجب كثرة الفصل السادس: كيفية فعل واجب الوجود وترتيب

الممكنات عنه

الفصل السابع : عناية واجب الوجود بمخلوقاتيه ورحمته لهم وحكمته في أيجادهم

ورم المعر

نتائـــج البعث ن



رقم الايداع في المكتبة الوطنية ببغداد ٦٣١ لسنة ١٩٨٤